

فکشن ہاؤس کا کتابی سلسلہ (8)

# تاریخ

سہ ماہی

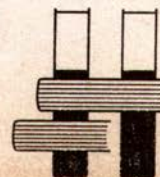
ایڈیٹر : ڈاکٹر مبارک علی

## مشاورتی بورڈ

|            |             |                |
|------------|-------------|----------------|
| رجحہ علوی  | رشید ملک    | قاضی جاوید     |
| روپنہ سہگل | طاہر کامران | سعود الحسن خان |

فکشن ہاؤس

18-مزگ روڈ، لاہور



محلہ ”تاریخ“ کی سال میں چار اشاعتیں ہوں گی

خط و کتابت (برائے مضمایں)

بلاک 1، پارٹمٹ ایف - برج کالونی، لاہور کینٹ

فون : 6665997

ای میل : lena@brain.net.pk.

خط و کتابت (برائے سر کیو لیشن)

فکشن ہاؤس

18-مزگ روڈ، لاہور

فون : 7249218-7237430

قیمت فی شمارہ : 100 روپے

سالانہ : 400 روپے

قیمت مجلد شمارہ : 150 روپے

تیرہون ممالک : 2000 (سالانہ معہ ڈاک خرچ)

رقم بذریعہ بینک ڈرافٹ ہنام فکشن ہاؤس لاہور، پاکستان

پروڈکشن : ظہور احمد خاں - رانا عبدالرحمن

معاون : ایم سرور

کپوزنگ : فکشن کپوزنگ سنٹر، لاہور

پرنرز : زاہد بیشیر پرنرز، لاہور

تاریخ اشاعت : جنوری 2001ء

# فہرست

|    |                                                                                                                         |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5  | تاریخ کانفرنس                                                                                                           |
| 7  | افتتاحی کلمات                                                                                                           |
| 11 | ڈاکٹر مبارک علی پاکستان کی تاریخ نویسی کے چد اہم مسائل ڈاکٹر مبارک علی نوآبادیاتی پنجاب کی قانونی پچیدگیاں (1849-1930ء) |
| 23 | قانون کی روشنی میں تبدیلی اور تسلیم عطیہ خان                                                                            |
| 53 | پنجاب کی صوفیانہ تاریخ پر ایک نظر قاضی جاوید                                                                            |
| 69 | سنده کی تاریخ نویسی ڈاکٹر مبارک علی                                                                                     |

## مضامین

|    |                                       |
|----|---------------------------------------|
|    | بھگتی تحریک کی آئینیہ یا العتی:       |
| 83 | دادو دیال کا معاملہ ہرنس سکھیا        |
|    | نوآبادیاتی معاشروں میں ریاستی کنٹرول: |
| 99 | پاکستان اور بیگلہ دلشیش حمزہ علوی     |

## تحقیق کے نئے زاویے

|     |                                             |
|-----|---------------------------------------------|
| 145 | ڈاکٹر مبارک علی صاحب اور مشی                |
| 150 | ڈاکٹر مبارک علی ایسٹ انڈیا کمپنی            |
| 156 | ڈاکٹر مبارک علی کمپنی اور ہندوستان کی حکومت |

ایشیائیک سوسائٹی آف بیگل

اور ماضی کی دریافت

ڈاکٹر مبارک علی

162.

## تاریخ کے بنیادی مأخذ

تاریخ فیروز شاہی  
شمیں سراج عفیف  
ترجمہ: محمد فدا علی طالب  
دوسرۂ حصہ

|     |                                        |               |
|-----|----------------------------------------|---------------|
| 173 | : لکھنوتی کی طرف روانگی                | پسلا باب      |
| 174 | : شہر کا محاصرہ                        | دوسرۂ باب     |
| 177 | : سلطان شمس الدین سے جنگ               | تیرا باب      |
| 182 | : دہلی واپس آنا                        | چوچھا باب     |
| 185 | : شر حصار فیروزہ کی بنیاد              | پانچھواں باب  |
| 189 | : شاہی املاک                           | چھٹا باب      |
| 191 | : مورخ کے پیرو مرشد سے ملاقات          | ساتواں باب    |
| 193 | : فیروز آباد کا آباد کرنا              | آٹھواں باب    |
| 196 | : ظفر خاں کی فریاد رسی                 | نوواں باب     |
| 201 | : دوسری بار لکھنوتی کی طرف روانگی      | دوواں باب     |
| 205 | : سلطان سکندر کی حالات                 | گیارہواں باب  |
| 207 | : سلطان سکندر کا فیروز شاہ سے صلح کرنا | بارہواں باب   |
| 214 | : جون پور سے جان گنگر کی طرف روانگی    | تیرہواں باب   |
| 218 | : راجہ کا فیروز شاہ کی اطاعت قبول کرنا | چودہواں باب   |
| 221 | : جان گنگر سے واپسی کے حالات           | پندرہواں باب  |
| 223 | : دہلی میں آمد                         | سولہواں باب   |
| 225 | : رعایا کی خوشحالی                     | ستہواں باب    |
| 231 | : قلعہ گنگر کوٹ کی فتح                 | انھارہواں باب |

## تاریخ کانفرنس

15۔ اکتوبر 2000ء میں سہ ماہی "تاریخ" کی جانب سے الحمراہال III، لاہور میں ایک روزہ تاریخ کانفرنس کا انعقاد ہوا۔ جس کی صدارت پروفیسر حمزہ علوی نے کی۔ تحقیقی مقالات پیش کرنے والوں میں عطیہ خلان، طاہر کامران، قاضی جاوید، ندیم عمر اور ڈاکٹر مبارک علی تھے۔

لے لے لے لے لے

۱۲۳۴۳۰



واکر مبارک علی تاریخ کافرنس سے خطاب کر رہے ہیں اور بیچ پر علیہ خان، پروفسر جوہر علوی، قاضی جاوید، شاہ کامران اور ندیم مریضہ ہیں

## افتتاحی کلمات ڈاکٹر مبارک علی

خواتین و حضرات!

سب سے پہلے تو میں اس کی وضاحت کرنا چاہوں گا کہ آخر ہم نے "تاریخ" کا جرنل کیوں نکلا؟ اردو میں اوبی رسالوں اور اخباروں کی کمی نہیں کہ جن میں غزلیں، مضامین، اور افسانے شائع ہوتے ہیں۔ لیکن اس کے برعکس سماجی علوم پر کوئی رسالہ اور جرنل نہیں ہے۔ اس لئے لوگوں کو ادب کے بارے میں تو معلومات مل جاتی ہیں، مگر سماجی علوم میں کیا تحقیقت ہو رہی ہیں، کن موضوعات پر لکھا جا رہا ہے، اور ان میں کیا تبدیلیاں آ رہی ہیں، اس کے بارے میں لوگوں کی معلومات بہت محدود ہیں۔ اکثر اوبی رسالے کہ جو ایک آدھِ مضمون علمی و سماجی موضوع پر چھاپتے ہیں، اس کی اہمیت غزلوں و نظموں اور انسانوں میں گم ہو کر رہ جاتی ہیں۔

یہی کچھ صورت حال ہمارے تعلیمی اداروں کی ہے کہ جہاں سماجی علوم کی حالت ناگفته ہے۔ اکثر نصاب فرسودہ اور نصاب کی کتابیں وقت کی ضرورت اور علوم کی تبدیلیوں کی وجہ سے ناکارہ ہو گئی ہیں، ان حالات میں طالب علم سماجی علوم اور اس میں ہونے والی تبدیلیوں سے ناواقف رہتے ہوئے اس قابل نہیں ہوتے ہیں کہ اپنے علم کی مدد سے معاشرے اور اس نکے مسائل کو سمجھ سکیں۔

ان حالات میں ہم نے ضروری سمجھا کہ "تاریخ" کا جرنل چھپا جائے، لیکن اس کے دائرے میں صرف تاریخ ہی نہیں بلکہ دوسرے سماجی علوم بھی ہیں۔ جرنل کو چھاپنے کے بعد ہمیں اخبار ہوا کہ ہمارے ہاں بہت کم ایسے اسکالرز ہیں کہ جو تحقیق میں مصروف ہیں۔ اس لئے ہم نے اس کمی کو ترجیحوں کے ذریعہ پورا کرنے کی کوشش کی ہے۔

سماجی علوم میں ہم نے خصوصیت سے تاریخ پر زیادہ توجہ دی ہے۔ کیونکہ ہمارا خیال ہے کہ جب تک کسی قوم کا تاریخی شعور پختہ نہیں ہو گا، وہ اپنے ماضی اور حال کا تجربیہ کرنے کے قابل نہیں ہو گی۔ لہذا جب ہم اپنے معاشرے میں اس پہلو پر نظر ڈالتے ہیں تو ہمیں اندازہ ہوتا ہے کہ ہمارے معاشرے میں تاریخی شعور کی بڑی کمی ہے۔ اور اس کی کمی وجہ سے عمومی طور پر تاریخ کے بارے میں ہمارے رویے متفقی ہو جاتے ہیں۔ اس لئے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر ہم کیوں اپنی ہستی ہیں؟ اس سوال کا جواب یہ ہے کہ ہم تاریخ میں صرف فتحِ مندی، کامیابی و کامرانی، اور کارناموں کو پڑھنا چاہتے ہیں۔ لیکن جمال ہماری نکست، رسولی، اور ناکامی ہو، اسے بھلانا چاہتے ہیں۔

ایک ایسی تاریخ کہ جو ہمیں مثبت انداز میں پیش نہ کرے، اسے ہم اپنے خلاف سمجھتے ہیں، اس رویہ سے اپنی ہستی کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ہم تاریخ کو کسی تسلیل کے ساتھ دیکھنا نہیں چاہتے۔ بلکہ اس میں انتخاب کرتے ہیں کہ تاریخ کا کون سا حصہ پسند ہے اور کون سا ناپسند۔ چنانچہ اس کی مثل ہم اپنی 53 سالہ تاریخ میں دیکھ سکتے ہیں کہ 1965ء کی جنگ اور اس کے ہیرو ہماری تاریخ کی کتابوں میں موجود ہیں، لیکن 1971ء کی جنگ کو ہم بھلا دینا چاہتے ہیں۔ کیونکہ اس میں ہماری نکست اور رسولی ہے۔

تاریخ کے اس انتخاب کی وجہ سے تاریخی شعور پختہ ہونے کے بجائے ناپختہ رہتا ہے۔ ان حالات میں تاریخ کے پاس سکھانے کے لئے بھی کچھ نہیں رہتا ہے۔ ہم نے تاریخ کے جریل میں اس بات کی مجبائزہ رکھی ہے کہ علاقائی تاریخ پر زیادہ توجہ دی جائے اگر تاریخ کو صرف مرکز کے نقطہ نظر سے لکھا جائے، یا دیکھا جائے، اور اس میں علاقائی لوگوں کے بذبذبات اور ان کی تحریکیوں کی اہمیت کو نظر انداز کر دیا جائے۔ اگر ان میں اور مرکز میں اختلافات ہوں، تو اس صورت میں اختلاف کو بغاوت قرار دے کر اسے ختم کرنے، کچلنے، اور دبانے کی کوشش سے بھی تاریخی شعور مجرور ہوتا ہے۔ ہم اپنی مختصر تاریخ میں مرکز کی جانب سے اٹھائے گئے فوجی اقدامات کو سابقہ

مشرقی پاکستان، بلوچستان اور سندھ میں دیکھے چکے ہیں۔ اس پس منظر میں علاقائی تاریخ، اور مرکز اور علاقہ کے درمیان جو فرق اور دوری ہے، اسے سمجھنے کے کوشش نہیں کی گئی۔

”علاقائی تاریخ“ مرکز سے دور ہونے کی وجہ سے توجہ کا مرکز نہیں بنتی ہے، اور ایسا محسوس ہوتا ہے کہ ان کی کوئی تاریخ نہیں ہے، اور اگر تھوڑی بست ہے تو اسے بھی مرکز سے وابستہ کر کے دیکھا جاتا ہے۔ اگر اس سے قطع نظر علاقائی تاریخ کا گھرائی سے مطالعہ ہو، تو اس کی مدد سے نہ صرف لوگوں کے ذہن، ان کی فکر کو بلکہ ان کے پلچر اور رویوں کو بھی سمجھا جاسکتا ہے۔ اس لئے علاقائی تاریخ پورے تاریخی عمل کو سمجھنے کے لئے انتہائی ضروری ہے۔

یہ بھی انسانی فطرت ہے کہ وہ ماضی اور حال کا باہمی مقابلہ کرتا ہے۔ اگر ماضی کے بارے میں اس کی معلومات پوری نہ ہوں تو اس صورت میں ماضی دور ہونے کی وجہ سے روانوی ہو جاتا ہے۔ اور تخیلات کی مدد سے اسے حقیقت سے دور کر کے اپنی خواہشات کے متعلق بنا لیا جاتا ہے۔ اس لئے ہم کبھی عبایی عمد کی شان و شوکت سے متأثر ہوتے ہیں، تو کبھی ایگین کے امیہ دور سے، اور کبھی سلاطین و مغلوں سے۔ لیکن جب قریبی ماضی کے بارے میں معلومات پوری نہ ہوں۔ تو وہ بھی مثلی بن جاتا ہے، جیسے ہم کو نوٹیلیں دور کو یاد کرتے ہیں یا پاکستان کی تاریخ ہی میں لوگوں کو ایوب خان کا زمانہ اچھا لگنے لگتا ہے۔ اگر تاریخی معلومات ادھوری نہ ہوں، اور پوری تاریخ تحریر میں آجائے، تو ہم ماضی و حال کا مقابلہ تدقیدی نقطہ نظر سے کر سکتے ہیں۔

سے ماہی ”تاریخ“ کی جانب سے یہ کوشش کی جا رہی ہے کہ قارئین میں تاریخ کا شعور پیدا ہو تاکہ وہ تاریخ کے عمل کو سمجھ سکیں۔ اس مقصد کے لئے سے ماہی ”تاریخ“ کی اشاعت کے ساتھ ساتھ یہ کوشش کی جائے گی کہ سال میں کم از کم ایک مرتبہ تاریخ کانفرنس منعقد کی جائے کہ جس میں تاریخ کے مختلف موضوعات پر تحقیقی مقالات پیش کئے جائیں تاکہ نوجوانوں میں تحقیق اور چیلنج کرنے کا جذبہ ابھرے۔ ہماری یہ پہلی کانفرنس اسی کی جانب پہلا قدم ہے۔

اک نہ تیر کے پرکوچیوں میں اتنی



## پاکستان کی تاریخ نویسی کے چند اہم مسائل

ڈاکٹر مبارک علی

ماضی پر کنٹول کرنے کا مطلب ہے کہ زمانہ حال پر اپنے  
ماضی کے مطابق قابو پایا جائے، کیونکہ ماضی کے تعلق سے اقتدار  
کو قانونی جواز دیا جاتا ہے۔ معاشرہ کے باقتدار اور طاقتور ادارے  
کہ جن میں ریاست، چرچ، سیاسی جماعتیں، اور ذاتی مفادات  
شامل ہیں۔ یہ ذرائع ابلاغ اور ذرائع پیداوار پر اپنا تسلط رکھتے  
ہیں، اس لئے چاہے وہ اسکوں کی نصاب کی کتابیں ہوں، یا کارٹون  
و فلموں کا مسودہ ہو، یا ٹیلی وژن کے پروگرام، یہ سب ان کے  
لنے کام کرتے ہیں۔ (۱)

ماضی میں تاریخ کا کام یہ تھا کہ وہ حکمران طبقوں کے کارناموں کو محفوظ کر کے،  
معاشرہ میں ان کی عزت و وقار میں اضافہ کرتی تھی۔ یہ لوگ رعیت کے سپرست،  
راہنماء، اور مسیحا ہوتے تھے کہ جو لوگوں کو مصیبت سے بچاتے اور ان کا تحفظ کرتے  
تھے۔ لوگوں کی فلاح و بہبود کا انحصار ان ہی لوگوں پر ہوا کرتا تھا۔ لیکن اب وقت کے  
ساتھ ساتھ صورت حال بدل گئی ہے خاص طور سے جب نوآبادیاتی نظام ٹوٹا اور ممالک  
آزاد ہوئے، تو ان کے ساتھ ہی راہنماؤں کا ایک طبقہ بھی وجود میں آیا۔ کیونکہ  
نوآبادیاتی دور میں شاہی خاندان اور پرانے حکمران اور ان کی نسلیں ٹوٹ پھوٹ کر بکھر  
گئی تھیں، اس لئے آزادی کے بعد ہندوستان میں مثل خاندان کے دعویدار نہیں  
ابھرے، اور نہ ہی دوسرے ملکوں میں ان خاندانوں کو کوئی اہم سیاسی جگہ ملی۔ آزادی  
کے بعد راہنماؤں کی جو کلاس ابھری، ان کی راہنمائی کا دعویٰ اس بات پر تھا کہ انہوں

نے جدوجہد آزادی میں حصہ لیا ہے، قریانی دی ہے، قید و بند کی صعوبتیں اٹھائی ہیں، اس لئے ان بیوادوں پر ان کا حق ہے کہ وہ سیاسی اقتدار کو سنپھالیں۔ چونکہ ان کی لیدر شپ کی بیواد ان کی سیاسی جدوجہد پر تھی، اس لئے ”جدوجہد آزادی کی تاریخ“ کو خوب بیٹھا چڑھا کر لکھا گیا۔ یہ صورت حال خاص طور سے پاکستان میں زیادہ شدت کے ساتھ ابھری، اور ان راہنماؤں کے کارناموں کو خوب اجاگر کیا گیا۔

آزادی کی تاریخ کے سلسلہ میں اہل برطانیہ جس نقطہ نظر کے حاوی ہیں، اس کے تحت ان کی نوآبادیات میں آزادی کی کوئی جدوجہد نہیں ہوئی تھی، بلکہ مقامی راہنماؤں اور برطانوی حکمرانوں کے درمیان انتقال اقتدار کی بات ہوئی تھی۔ اس لئے اس عمل کو وہ ”ٹرانسفر آف پاور“ یا انتقال اقتدار کہتے ہیں، جو کہ پر امن طور سے ہوا۔ اگر اس نقطہ نظر کو تسلیم کر لیا جائے تو اس صورت میں ”جدوجہد آزادی کے مجاہد“ اسکرین سے غائب ہو جاتے ہیں۔ اور آزادی کی جنگ بے معنی ہو جاتی ہے۔ کیونکہ پر امن تصفیہ اور اقتدار کی منتقلی کے بعد برطانیہ خاموشی سے رخصت ہو گیا۔ اس کے رد عمل میں بر صغیر کے مورخ اس نقطہ نظر کو دہراتے ہیں کہ اقتدار پر امن طریقہ سے منتقل نہیں ہوا۔ بلکہ یہ عوامی دباؤ کے نتیجہ میں ہوا، اس لئے ہندوستان و پاکستان کی آزادی کوئی تحفہ نہیں ہے، بلکہ یہ ان کا حق تھا کہ جسے بزور طاقت برطانیہ سے چھینا ہے۔

نے آزاد ہونے والے ملکوں کی طرح پاکستان کو بھی یہ مسئلہ درپیش ہے کہ وہ اپنی تاریخ کی تخلیل نو کیسے کرے؟ پاکستان کی تاریخ نویسی میں دو اہم مسائل یہ ہیں کہ نوآبادیاتی دور کو کس طرح سے بیان کرے؟ اور تقيیم کو کیسے صحیح اور درست ثابت کرے؟ ان ملکوں کے لئے کہ جو نوآبادیات رہی ہیں اور جن پر غیر ملکی قبضہ اور تسلط رہا ہے۔ ان کے لئے یہ دور باعث شرمندگی، اور قوی رسومی کا ہے، کیونکہ اس میں ان کی سیاسی نکستیں ہیں، نفاقی کم تری ہے، معاشری بدحالی ہے، اور سب سے بڑھ کر یہ کہ معاشرے کی ٹوٹ پھوٹ ہے۔ نوآبادیاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی تسلسل کو توڑ دیا، بلکہ ان کی تاریخ میں اجنبی اور غیر ملکی عناصر کو داخل کر دیا کہ جس نے ان کی روایات اور اواروں کو بکھیر کر رکھ دیا۔

پاکستان نے اس کا آسان حل یہ نکلا کہ چونکہ نوآبادیاتی دور کا ہندوستان کے ماضی سے تعلق ہے، کیونکہ اس وقت پاکستان کا وجود نہیں تھا، لہذا اس دور کے بارے میں تحقیق کرنا اور اس کے اثرات کا تجربہ کرنا ہندوستان کے مورخوں کا کام ہے۔ لیکن نوآبادیاتی دور کے بارے میں جگہ جگہ جن خیالات کا اظہار ہوا ہے، اس میں اس دور کو منقی انداز میں نہیں دیکھا گیا ہے۔ ایک نقطہ نظر تو یہ ہے کہ انگریزوں کے زمانہ میں ہندو مسلمان دو متفاہد قوتوں توازن کے ساتھ رہ رہیں تھیں۔ جب تک وہ رہے، مسلمانوں کو تحفظ ملا رہا۔ دوسرا اس دور کے بارے میں خاص طور سے پنجاب کے لوگوں کا نقطہ نظر یہ ہے کہ برطانوی دور حکومت میں اس صوبے نے معاشر طور پر کافی ترقی کی۔ اور اب جبکہ ہمارے حکمران نااہل و ناکام ثابت ہو گئے ہیں، تو ان کی روشنی میں لوگوں کو نوآبادیاتی زمانہ پر امن، خوش حال، اور سکون کا نظر آ رہا ہے۔

برحل نوآبادیاتی دور سے ہٹ کر پاکستانی مورخوں کے لئے اور بہت سے مسائل ہیں۔ پاکستانی مورخ ان مسائل کے بارے میں لکھ تو رہے ہیں، مگر ان کے نقطہ نظر میں حکمرانوں کے سیاسی مخالفات پوری طرح سے نظر آتے ہیں کہ جن کی روشنی میں وہ تاریخ کی تفہیل کر رہے ہیں۔

(1)

پاکستان کی تاریخ نویسی کی تفہیل، نظریہ پاکستان کے دائرہ یا فرمیم ورک میں ہوتی ہے۔ اس کا ایک اہم اور بنیادی مقصد یہ ہے کہ بر صغیر میں مسلمانوں کو بحیثیت ایک قوم ان کی علیحدگی کو جائز ثابت کیا جائے تاکہ اس کی روشنی میں تقسیم بھی درست قرار پائے۔ پاکستان کے مورخوں کو اس ”نظریہ“ کے تحت جو ہدایات دی گئیں اس کی روشنی میں انہوں نے تاریخ لکھی، تو اس کی وجہ سے بہت سے تاریخی حقائق کو نظر انداز کرنا پڑا، یا پھر ان کی توجیہ پیش کرنی پڑی۔ تاریخ کو جب بھی کسی نظریہ کے آہنی فرمیم ورک میں رکھا جائے گا تو اس معروضت کو قبول کرنا پڑے گا۔ اس لئے سیاسی مخالفات کو درست ثابت کرنے کے لئے واقعات کو توڑا اور مروڑا اور سخن کیا گیا۔ اس

سلسلہ میں ایک ہائس باؤم (Eric Hobsbawm) نے لکھا ہے کہ : "قوم پرست مورخ نظریات کے ملازم بن کر رہ جاتے ہیں۔" (2) ایک دوسری جگہ اس کا کہنا ہے کہ : "جب بھی تاریخ کسی نظریہ سے متاثر ہوتی ہے تو اس کے اندر تحدید پیدا کرنے کا جذبہ پیدا کئی طور پر موجود ہوتا ہے، اس اندر ہے پن سے زیادہ خطرناک چیز اور کوئی نہیں ہو سکتی ہے، بد قسمی سے اس کا اظہار جدید اقوام، قوم پرستی کے جذبہ کے تحت کر رہی ہیں۔" (3)

سیاست اور اقتدار کی جگہ میں، وہ تاریخ کہ جس کی بنیاد اور تشکیل نظریہ پر ہو، وہ اپنے دلائل اور تاریخی ثبوت کے ساتھ سیاسی یینڈر شپ کے لئے جواز فراہم کرتی ہے۔ ماکیل - ڈبلیو۔ اپل (Michael W. Apple) نے اسی کو مد نظر رکھتے ہوئے اس سوال کو اٹھایا ہے کہ : "نظریہ یا آئینہ یا الوجی ان لوگوں کے ساتھ کیا کرتی ہے کہ جو اس کے مانندے والے ہوتے ہیں؟" پھر اس سوال کا جواب دیتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ : "یہ سماجی حقیقت کی تصویر کو مسخ کرتی ہے بلکہ اس طبقہ کو فائدہ پہنچاتی ہے جو صاحب اقتدار ہوتا ہے۔" (4)

پاکستانی مورخوں کے سامنے ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ بر صیرہ ہندوستان کے قدم ماضی کو کس طرح سے بیان کیا جائے۔ ہندوستان میں اسلام کی آمد آٹھویں صدی میں ہوئی۔ لہذا دو قوی نظرے نظر سے، اور مسلمانوں کی عیحدگی کے پس منظر میں قدیم ہندوستان کے ماضی سے ان کا کوئی تعلق نہیں بنتا ہے۔ اسی وجہ سے اس قسم کے اخباری بیانات دیئے گئے کہ موبنحو ڈرو کو مسماں کر دینا چاہئے کیونکہ اس کا تعلق اسلام اور اس کی تہذیب سے نہیں ہے۔ لہذا جب ہندوستان کے ماضی کو رد کر دیا گیا تو پھر اس کی جگہ مسلمانوں کی ابتدائی تاریخ اور اس کے ماضی کو دی گئی۔ اسلامی تاریخ کو بر صیرے، سندھ کی فتح کے ذریعہ سے آپس میں ملا یا گیا، کیونکہ عربوں کی فتح سندھ کے بعد ہندوستان کے مسلمان عرب امپائر کا ایک حصہ بن کر ان میں شامل ہو گئے۔ اس تعلق نے دمشق، بغداد، قاہرہ، قرطبه کی شان و شوکت اور عروج کو ہندی مسلمانوں کی تاریخ کا ایک حصہ بنا دیا گیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ان کی چمک دمک اور شان و شوکت کے

آگے دہلی، آگرہ اور فتح پور سیکری کی موجودگی ماند پڑ گئی۔

اس کے علاوہ وسط ایشیا سے سیاسی و شفاقتی تعلق کو اجاگر کیا جا رہا ہے۔ اس سلسلہ میں پاکستان کے کچھ مورخوں کی دلیل یہ ہے کہ پاکستان کا وسط ایشیا سے اس قدر گمرا تعلق ہے، کہ اس کے مقابلہ میں ہندوستان سے اس کے رشتہ کچھ حیثیت نہیں رکھتے ہیں۔ اس نظریہ کو پاکستان کے ماہر آثار قدیمہ اور مورخ اے۔ ایج۔ دانی نے کافی ابھارا اور مقبول بٹانے کی کوشش کی ہے۔

پاکستانی تاریخ نویسی کے مسائل یہاں پر ختم نہیں ہو جاتے ہیں۔ یہ سوال بھی ابھرتا ہے کہ قرون وسطی کی ہندوستانی تاریخ کو کیسے لکھا جائے؟ کیونکہ اس عمد میں جب کہ ہندوستان پر مسلمان حکمران خاندانوں کی حکومت تھی، ان کی سیاسی طاقت و اقتدار کا مرکز دہلی، اور ہندوستان کے وہ علاقے تھے، جو پاکستان نہیں ہیں۔ اس عمد کی تشکیل کرتے ہوئے مورخوں نے ایک حل تو یہ نکلا ہے کہ اسے ایک نیا نام دے دیا ہے ”تاریخ پاک و ہند“ تاکہ اس طرح سے تاریخی تعلق اور رابطہ کو بلتی رکھا جائے۔ لیکن کچھ انتہا پسند ایسے ہیں جو کہتے ہیں کہ اس پورے عمد کو تاریخ سے خارج کر دیا جائے کیونکہ اگرچہ حکمران تو مسلمان تھے، مگر انہوں نے شریعت اسلامی کے نفاذ کے بجائے یہاں پر سیکولر انداز میں حکومت کی اور ہندوؤں کو اپنی انتظامیہ کا حصہ بنانے کے لیے اسلامی معاشرہ کو ہندوستان میں کمزور کیا۔ وہ ان تمام کوششوں کو بھی تقدیم کا نشانہ بناتے ہیں کہ جن کے ذریعہ ہندوستان میں مشترکہ کلچر پیدا ہوا، اور اس نے شاہی سرپرستی میں ترقی کی۔ آئی۔ ایج۔ قریشی جو پاکستان میں تاریخ نویسی کو نظریہ میں ڈھالنے والے ایک اہم مورخ ہیں، ان کی دلیل یہ ہے کہ مغلوں نے راجپوتوں کو حکومت میں شامل کر کے زیر دست غلطی کی، کیونکہ اس کی وجہ سے مسلمان ہراوری مغل ریاست سے عیحدہ ہو گئی۔ اس عیحدگی اور لاتفاقی کے نتیجہ میں جب اس پر مصیبت کا وقت آیا تو انہوں نے کوئی مدد نہیں کی۔ (5)

چونکہ اکبر وہ مغل بادشاہ ہے کہ جس نے ہندوستان میں مغل ریاست کو وسیع بنیادوں پر تعمیر کیا اور نہ ہی تنصب سے بلند ہو کر ہندوؤں کو اس کا ایک حصہ بنایا، اس

وجہ سے پاکستان میں اس شخصیت پر اسی طرح سے زور دار تفہید ہوتی ہے، اور اس کے مذہبی خیالات پر اسی طرح سے لعن طعن ہوتی ہے، جیسے کہ اس کے اپنے زمانے میں عبد القادر بدایوی نے اپنی کتاب "منتخب التواریخ" میں اس پر کی تھی۔ نتیجہ یہ ہے کہ اکبر نظریہ پاکستان اور دو قوی تشخص کے لئے ایک خطہ مانا جاتا ہے، اس لئے پاکستان میں اسکوں کی نصانی کتب میں اس کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ (6)

قریون و سلطی کے مسلمان حکمرانوں کے عدد کے بارے میں مذہبی حلقوں کے جو تماشات ہیں، اس کا اندازہ اس مضمون سے ہوتا ہے کہ جو سید زاہد علی واسطی نے رسالہ آواز میں بعنوان "مسلمانوں پاؤشاہوں کی عیش پرستوں کی عبرت ناک داستان: زوال آخر مقدر ہوا" میں کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ:

محمد بن قاسم کے بعد جن فاتحین نے اس ملک کی حدود میں  
قدم رکھا ان کے سامنے کوئی اعلیٰ مقصد یعنی جہاد فی سبیل اللہ یا  
اللہ کی حاکیت قائم کرنے کا تصور نہیں تھا۔ تاریخ کے جھروٹکوں  
میں جھانک کر دیکھیں تو محسوس ہو گا کہ چند ایک کو چھوڑ کر تمام  
حلے، یلغاریں، فوجی مہمات، کشت و خون صرف جوع الابطن،  
تو سیع حکومت، زمانہ سازی، جلب زر کی خاطر عمل پیرا ہوئیں۔  
جہاد فی سبیل تو مشرکوں سے نبرد آزمائی اور اللہ کی حاکیت قائم  
کرنے کے لئے کیا جاتا ہے مگر اس کو کیا کہئے کہ مسلمانوں نے  
مسلمانوں ہی کا خون بھاکر حکومتیں حاصل کیں۔ (7)

ان باؤشاہوں کی طرز زندگی پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:  
انہوں نے اپنے لئے عظیم الشان قلعے اور محل تعمیر کرائے۔  
ان محلات میں ہزارہا کنیزیں اور لوٹیلوں کی بھرما رہتیں۔ خواجه سرا  
اور غلام اندر قطار اندر کھڑے ہوئے۔ یہاں تک کہ فراعین مصر  
کی ایجاد میں انہوں نے اپنے اور اپنی عورتوں کے لئے عالیشان  
مقبرے، محلات ایک دوسرے سے پر شکوہ بنانے کو اپنی شان و

### جبوت کے لئے مستحق جانا۔ (8)

ان کے نزدیک ہندوستان میں مسلمانوں کی حکومت کا زوال اس لئے ہوا کہ انہوں نے ہندوؤں کے ملک اور اشتراک سے ایک مشترکہ کلپر پیدا کیا۔ جب اکبر اور دوسرے مغل بادشاہوں نے راجپوت ہندو شہزادیوں سے شادیاں کرنی شروع کیں تو اس کے نتیجے میں مسلمانوں کا کلپر آلوہ ہونا شروع ہو گیا، اور بالآخر مغل امپائر زوال پذیر ہوئی۔ پتنانچہ اس سلسلہ میں وہ لکھتے ہیں کہ:

اس ذلیل ترین سیاسی چالبازیوں کی ابتداء جلال الدین اکبر  
نے کی جس نے سب سے پہلے 1560 (1562) میں سانحمر کے  
ایک راجپوت راجہ بہاری مل کی بیٹی اور راجہ بھگواس داس کی  
بین جو دھا بائی سے شادی کر لی..... اس کو مریم زمانی کا خطاب دیا  
گیا، لیکن وہ ہندو ہی رہی..... جب یہ ہندو عورتیں بطور شہزادیاں  
مغل محلات میں آئیں تو اپنے ساتھ کثیر تعداد میں پیچاسیوں ہندو  
کنیزیں، نوکرانیاں ساتھ لائیں..... یہ عورتیں محل کے اندر  
چھوٹے چھوٹے مندر بناتیں، پوجا پاٹ کرتیں۔ اس کے علاوہ ہندو  
تووار دیوالی، دسمبر، رکھشا بندھن، بستن، شیور اتری کثرت سے  
مناتیں۔ (9)

ان کی اس بحث سے جو فتاویٰ نکلے وہ یہ کہ مغل بادشاہوں نے ہندوؤں سے میل ملک کے ساتھ اپنی اسلامی ثقافت کھو دی، ایک مشترکہ کلپر میں اسلامی روح کا ہام و نشان نہیں تھا۔ مغل خاندان ہندو عورتوں سے شادی بیاہ کے نتیجے میں نسلہ "کمزور" ہوتا چلا گیا۔ اس لئے یہ دور کوئی مسلمانوں کا دور نہیں کہ جس کو تسلیم کیا جائے اور جس پر فخر کیا جائے۔

جب پاکستان کے مورخ جدید تاریخ پر آتے ہیں تو اس میں "جدوجہد آزادی" سے زیادہ زور "تحمیک پاکستان اور حصول پاکستان" کی تاریخ پر ہوتا ہے۔ اس نظرے نظر میں کانگریس اور مسلم لیگ دو سیاسی جماعتیں اہم بن کر ابھرتی ہیں کہ جن کے درمیان

تصالوم اور کش کش نظر آتی ہے۔ جب یہ تاریخ پاکستان کے قیام پر ختم ہوتی ہے تو اس میں مسلم لیگ کامیاب اور کانگریس نکست خورده ہو جاتی ہے۔ اس نقطے نظر میں مسلمانوں کے سب سے بڑے مخالف انگریزوں کے بجائے ہندو ہو جاتے ہیں، اس لئے تقسیم ہند کی کامیابی ہندوؤں پر فتح ہے، انگریزوں پر نہیں۔

(2)

پاکستان کی تاریخ فلسفی میں ایک اور اہم مسئلہ یہ ہے کہ اس علاقائی تاریخ کو کیسے لکھا جائے؟ کیونکہ علاقائی تاریخ اور نظریہ پاکستان میں تعلق پیدا کرنا، اور ان تاریخوں کو جدید نظریات سے ہم آہنگ کر کے اسے پاکستان کی تاریخ کا ایک حصہ بنانا، یہ دشوار مرحلہ ہے۔ مثلاً پنجاب میں سکھوں کے دور حکومت کو روکر کے اسے بطور تحقیر "سکھ شاہی" کہا جاتا ہے، جس کا مطلب ہے کہ یہ دور بد امنی، انتشار، افترافری، اور بے چینی کا دور تھا۔ سکھوں نے انگریزوں سے جنگیں لڑیں اور جس بہادری سے پنجاب کا دفاع کیا، وہ پاکستان کی تاریخ میں قبل فخر کارنامہ نہیں ہے، اس لئے یہ واقعات نصاب کی کتابوں میں داخل نہیں ہیں اور نہ ہی طالب علموں کو اس دور کے بارے میں کچھ بتایا تاہے۔ اس کے بر عکس عام طور سے یہ تاثر دیا جاتا ہے کہ برطانوی فتح نے پنجاب کو سکھوں سے آزاد کرا کے یہاں پر امن و امان قائم کیا۔

سندھ کی تاریخ کا جب مسئلہ آتا ہے۔ تو اس میں 1843ء کی انگریزوں کی فتح ہے، انہوں نے میانی کے میدان میں بڑی آسانی کے ساتھ ٹاپر میروں کو نکست دے دی تھی۔ یہی صورت دوسری جنگ میں ہوئی جو "ذبہ" کے میدان میں لڑی گئی۔ ان واقعات میں نکست کو تسلیم کرنے، اور اندر وہی کمزوریوں کا تجزیہ کرنے کے بجائے، ان افراد کی بہادری اور شجاعت کی تعریف کی جاتی ہے کہ جنہوں نے ان جنگوں میں حصہ لیا تھا۔ اس طرح وہ نکست کے داعی کو ان افراد کے ذکر اور تعریف سے دھونا یا منانا چاہتے ہیں۔

اگرچہ صوبہ سرحد کے لوگوں نے انگریزی حکومت کے خلاف ایک طویل جدوجہد

کی، لیکن اس کے راہنماؤں نے چونکہ کانگرس کا ساتھ دیا، اس لئے ان کی فوآبادیاتی حکومت کے خلاف جدوجہد سب کو فراموش کر دیا گیا اور پاکستان کی تاریخ میں ان کا ذکر ہے تو بطور غدار کے ہے تحریک آزادی کے مجاہدوں کا نہیں ہے۔  
بلوجتن کا ذکر آتا ہے، تو اس میں اس واقعہ کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے کہ قلات کی ریاست نے پاکستان میں شامل ہونے سے انکار کر دیا تھا اور اس کا الحق زبردستی ہوا، اس کی مرضی سے نہیں ہوا۔

پاکستان کی تاریخ نویسی کا اہم موضوع یہ ہے کہ کس طرح سے پاکستان ایک کلچر کا فروغ ہو، اور یہاں پر جو علاقائی زبانیں، روایات، اوارے، مذہبی رویے اور شافتی بولقلمونی ہے۔ ان سب کو ملا کر اسے ایک مشترکہ کلچر کے طور پر پیش کیا جائے تاکہ قوم میں اتحاد کا احساس ہو، اور علاقائی فرق ختم ہو۔ اشتراک کا یہ نظریہ سیاسی طور پر حکومت کی مرکزیت کو استحکام دیتا ہے۔ اس لئے علاقائی شناخت کو منفی معنوں میں استعمال کر کے، اس کی ترغیب دی جاتی ہے کہ علاقائی شناخت کو قوی شناخت میں ضم کر دیا جائے۔

اس قسم کی تاریخ نویسی میں سب سے زیادہ نقصان غیر مسلم اقلیتوں کو ہوا ہے، کہ جنہیں پاکستان میں ”نظریہ پاکستان“ کے تحت معاشروں کے دھارے نکل دیا گیا ہے، اور دلیل یہ دی جاتی ہے کہ چونکہ انہوں نے تحریک پاکستان میں کوئی حصہ نہیں لیا ہے، اس لئے انہیں مساوی حقوق کا حق بھی نہیں ہے۔

#### (4)

پاکستان تقسیم کے بعد سے بہت سے سیاسی نشیب و فراز سے گذر رہے۔ کبھی یہاں جمیعت رہی، تو ایک طویل عرصہ تک فوجی آمروں نے غاصبانہ قبضہ کر کے اس کو اپنے تسلط میں رکھا۔ مشرقی پاکستان علیحدہ ہوا، تو ایک نیا پاکستان وجود میں آیا۔ جب سیاسی حکومتیں ناکام ہوئیں، عوام کے مسائل برہنے چلے گئے، غربت و افلas نے لوگوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا تو مذہبی بنیاد پرستی اور رائج العقیدگی کو فروغ ملا۔ ہندوستان جو

پلے سے ہی ”وشن“ تھا، بگزتے حالات میں اس کے خلاف ذرائع ابلاغ اور نصاب کی کتابوں کے ذریعہ اور زیادہ نفرت کا پروپیگنڈہ کیا گیا۔ ان سب کے نتیجہ میں پاکستان میں تاریخ کا نصب متاثر ہوا۔ 1961ء میں تاریخ کا مضمون ختم ہوا اور اس کی جگہ معاشرتی علوم نے لے لی کہ جس میں تاریخ بھی بطور ایک حصہ کے اس میں شامل ہوں۔ نصب کی کتابیں لکھنے والوں نے اس سے فائدہ اٹھایا اور واقعات کا ایسا انتخاب کیا کہ جو سیاسی حالات کے مطابق ہو۔ جب بھی تاریخ کو ٹکڑے کر کے پڑھا جائے گا اور واقعات کا انتخاب ہو گا تو اس سے تاریخی شعور محروم ہو گا۔ مائیکل۔ ڈبلیو۔ اپل نے لکھا ہے کہ:

انتخاب کا مسئلہ بہت اہم ہے۔ جب ماضی و حال کے واقعات  
کے انبار سے اپنی پسند کی یاتیں چن لی جائیں، جو واقعات پسند کے  
خلاف ہوں انہیں نظر انداز کر دیا جائے، یا بالکل ہی نکال دیا  
جائے، یا ان واقعات کو اس طرح سے پیش کیا جائے کہ وہ تسلط  
شده کلچر کی حمایت کرتے ہوں، تو اس صورت میں تاریخ کے  
اثرات منفی ہوتے ہیں۔ (10)

نصب کی کتابوں کے ساتھ دشواری یہ ہے کہ ان کے مضامین، واقعات، اور متن سیاسی حکومتوں کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ جب جموروی حکومت آتی ہے تو فوجی حکومت کو مورد الزام ٹھہرایا جاتا ہے، جب فوجی بر سر اقتدار آتے ہیں تو ساری خرایوں کا الزام سیاستدانوں کو دیا جاتا ہے۔ یہی نہیں، اگر جموروی دور میں مختلف سیاسی پارٹیاں اقتدار میں آتی ہیں، تو وہ مختلف جماعت پر الزاموں کی بوچھاڑ کر دیتی ہے۔ نتیجہ یہ ہے کہ ہر آنے والی حکومت چاہے وہ فوجی ہو یا جموروی وہ ماضی یا سالیقہ حکومت کو تمام بد عنوانیوں، اور کریشن کا ذمہ دار ٹھہرا کر خود پاک و صاف بن جاتی ہے۔ بقول جارج آرول کے ہر بار تاریخ کی سلیٹ کو دھو کر پاک و صاف کر دیا جاتا ہے تاکہ نیا آئے والا اس پر اب اپنے کارنائے تحریر کرے۔ (11)

تاریخ کو جب بھی توڑا جاتا ہے، ماضی کو بار بار حال کے تقاضوں کے تحت باقتدار

طبقوں کے مفہومات کی روشنی میں بدل جاتا ہے، تو اس صورت میں معاشرہ کا تاریخی شعور پختہ نہیں ہو پاتا ہے اور تاریخ ان کے لئے راہنمائی کا باعث نہیں رہتی ہے، بلکہ ان کی سوچ اور فکر کو خراب کرتی ہے۔ کیونکہ جب تک پورے تاریخی حقائق سامنے نہ ہو، تاریخی عمل کا تجزیہ نہیں کیا جاسکتا ہے، یہی وجہ ہے کہ تاریخی شعور کی ناچیختگی کے سبب قوم تاریخ کو بار بار دھرا تی رہتی ہے۔

### حوالہ جات

1. Ferro, Marc : *The use and Abuse of History*. London 1984. P. VII.
2. Hobsbawm, Eric : *On History*. London 1999, P. 35.
3. Ibid, P. 47.
4. Apple, M. W: *Ideology and Curriculum*. London 1980, pp. 20-21.
5. Qureshi, I. H. : *The Muslim Community of the Indian Subcontinent*. Hague 1962, P. 167.
6. Ali, Mubarak : *History on Trial*. Lahore 1999, PP. 76-82.
- 7 زاہد علی و اسٹلی : زوال آخر مقرر ہوا، آواز، نمبر 9، اکتوبر 1999ء، ص 247 اور 248
- 8 ایضاً : 248
- 9 ایضاً : 250-257
10. Apple : P. 6.
11. Orwell, George : *Selected Writings*. London 1976. P. 165.

ایک روزہ تاریخ گاٹریز کے سامنے



# نوآبادیاتی پنجاب کی قانونی پیچیدگیاں: (1849-1930) قانون کی روشنی میں تبدیلی اور تسلسل

عطیہ خان

تاریخ کا مطالعہ اس سے پرہ اٹھتا ہے کہ نوآبادیاتی نظام جس قدر کہ سیاسی اور سامراجی تھا اسی قدر اس کا تسلط کلچر اور ثقافت پر بھی تھا۔ اس نظام نے نہ صرف علاقائی فتوحات کیں اور سیاسی اقتدار کو قائم کیا، بلکہ اس نے علم اور اس کی مختلف اقسام کو دریافت کر کے، ذہن اور فکر کو اپنی گرفت میں لے لیا۔ اینتہرو پولوچی اور تاریخ نے جو تحقیق کی ہے اس سے ثابت ہوا ہے کہ ثقافت اور کلچر کو مختلف النوع شکلوں اور اقسام کو نوآبادیاتی نظام نے کس طرح سے دریافت کر کے انہیں اپنے مقاصد کے لئے استعمال کیا۔ یہ تحقیق یہ بھی ثابت کرتی ہے کہ اس علم کے ذریعہ نہ صرف فتوحات ممکن ہوئیں بلکہ نوآبادیاتی علم میں اضافہ ہوا جس نے نوآبادیاتی نظام کو مزید محکم کیا۔ تاریخ کے مطالعہ سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ "کولونیکل نیکنالوچی" نے کس طرح سے روایتی معاشروں میں کلچر کی مختلف اقسام کو اپنے انداز میں دوبارہ سے تشكیل کیا۔ جس کی وجہ سے حاکم و ملکوم کے درمیان تضاد پیدا ہوا یہی وہ تضاد تھا کہ جسے یورپی والیشیائی یا جدید اور روایت پرست بھی کہا جا سکتا ہے۔

یہ دو ہری مخالفت اس وقت پیدا ہوئی کہ جب کولونیل طاقتوں نے ایک اجنبی معاشرے اور لوگوں کی روایت اور اداروں اور ان کے علم کی مختلف شاخوں کو دریافت کرنے کا عمل شروع کیا۔ اس سلسلے میں پہلا قدم جو اٹھایا گیا وہ بقول کوہن (Cohn) کے یہ تھا کہ ملکوم لوگوں کی زبانوں کو سیکھا جائے، کیونکہ لوگوں کی عادات، رسم و رواج اور ذہن کو سمجھنے کے لئے یہ سب سے زیادہ موثر ذریعہ تھا۔ اس لئے انگریزوں نے

ہندوستان میں کلپر اور معاشرے کو سمجھنے کی ابتداء ترجموں کے ذریعے کی۔<sup>(1)</sup>

گورنر جنرل وارن ہنستنگز (Waren Hastings) نے ایک جامع منصوبہ بنایا جس کے تحت ہندو اور مسلمانوں کے متعلق قوانین کے مسودوں کو آنکھا کرنا اور ان کے متنوں کو درست کرنا تھا۔ اس کے بعد ہندوستانی مترجموں (ہن کو اس زمانے میں پنڈت اور فٹی کما جاتا تھا) کے ذریعہ ان کو انگریزوں میں منتقل کیا گیا۔ اس عمل کے ذریعہ کمپنی کی انتظامیہ کو ہندوستانی معاشرے کی قانونی چیزیں پہنچانی اور سماجی اجھنوں کا پتہ چلا جو کہ اب تک ان کے لئے نامعلوم تھیں۔ لیکن ترجموں کا یہ کام بڑا چیخیدہ تھا۔ کیونکہ ان کو کئی ایک ہندوستانی زبانوں سے ترجمہ در ترجمہ کر کے بلا خر انگریزی کے قالب میں ڈھالا جاتا تھا۔ جس کی وجہ سے آخر تک پہنچنے پہنچنے اس کے معنی کچھ کے کچھ ہو جاتے تھے۔ اس کے نتیجے میں نہ صرف متن بدلتا جاتا تھا بلکہ پنڈتوں اور مولویوں کے اپنے تھببات اور تاویلات (Intepretation) کی وجہ سے متن اپنی معنویت کھو بیٹھتا تھا۔ دوسرا مسئلہ یورپیوں کا تھا جو یورپی نظام میں تربیت پا کر آئے تھے۔ جس کی وجہ سے وہ ہندوستانی متن اپنی نالج کے فرم و رک میں پڑھتے تھے اور معنی نکالتے تھے۔ اس عمل نے قانون کی چیخیدگیوں کو اور بڑھادیا۔

لہذا ہم اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ ”تاریخ نویسی“ ”دستاویزی شادوت“ ”تصدیق“ اور ”نمائندگی کا تصور“ (representation) یورپی علمی نظام کی پیداوار تھے جو کہ ریاست کے مفادات پورے کرنے کے لئے عمل میں لائے گئے تھے۔ اور جنہوں نے ہندوستانی ہن کو سمجھنے میں مدد کی لیکن ان نوآبادیاتی عوامل نے جب مقامی علم اور اس کے مختلف شاخوں میں دخل اندازی کی تو اس کے نتیجے میں تسلسل اور تبدیلی کے درمیان تصادم اور کش کش پیدا ہوئی۔

مثلاً جدید اداروں کو روشناس کرتے ہوئے جس میں سے ایک اہم ادارہ ”نجی جائداد“ کا تھا، اس نے زمینداری کے پورے ڈھانچے کو بدلت کر رکھ دیا، لیکن اس کے ساتھ ہی ہندوستانی معاشرے کی ساخت میں جو تسلسل کے عناصر تھے وہ دو اہم وجوہات کی وجہ سے ختم نہیں ہوئے:

اول تو نوآبادیاتی نظام سے پہلے کے ہندوستانی سماج میں جو مضبوط اور مستحکم روایات تھیں، انہوں نے جدیدت اور تبدیلی کی زبردست مراجحت کی۔ دوسرے خود نوآبادیاتی اداروں نے اس کو اپنے حق میں سمجھا کہ کچھ کلچرل روایات کو باقی رکھا جائے اور ان سے فائدہ اٹھایا جائے۔ خاص طور سے دیناتی سماج میں تبدیلی کا عمل بہت آہستگی اور معمولی طور پر اثر انداز ہوا کیونکہ نوآبادیاتی نظام یہاں پر انقلابی تبدیلی لانے کے حق میں نہیں تھا۔

کولوئیل ڈسکورس کو کس طرح سے اداروں کے فریم و رک میں استعمال کیا گیا؟ اس کا جائزہ لینے کے لئے کولوئیل قانون کا نظام و طریقہ ہے جس کے ذریعہ سے ہم تسلیل اور تبدیلی کے چیزیں عمل کو بہتر طریقہ سے سمجھ سکتے ہیں۔ قانون ایک ایسا طریقہ کار تھا جس کے ذریعہ انگریز ہندوستانی معاشرے کو اپنی خواہشات کے مطابق تکمیل دینا چاہتے تھے۔ اس منصوبے کو تقویت روشن خیالی کی فکر سے حاصل ہوئی جو قانون کو اسی کسوٹی پر پرکھتے تھے اس کے ذریعہ سے ایک قانون کی پابند سوسائٹی کی تکمیل چاہتے تھے۔ لہذا ہندوستان میں برطانوی منتظریں، اس نظریہ کے تحت، یہ یقین رکھتے تھے کہ وہ قانون کے ذریعہ ہندوستان کے معاشرے کو جدیدیت میں تبدیل کر دیں گے ان کا خیال تھا کہ برطانوی قانونی نظام ہی وہ طریقہ ہے کہ جو سماجی جھگڑوں اور تنازعات کو ختم کر سکتا ہے اور اس کی بنیاد پر ایک مضبوط حکومت قائم کی جاسکتی ہے۔ لیکن مسائل کا حل اس قدر سادہ نہیں تھا کیونکہ کولوئیل قانونی اداروں اور مقامی روابجوں میں ایک زبردست تفاہ تھا۔ لہذا بہت سے معاملات میں جمال مقامی روان قانون کی راہ میں حائل ہوئے وہاں کولوئیل قانونی نظام نے روانی روابجوں کو تسلیم کرتے ہوئے ان کی حفاظت کی۔

لیکن یہ چیزیں اس وقت اور زیادہ بڑھ گئیں کہ جب زمین کے مالکانہ حقوق کے بارے میں قانون کا استعمال کیا گیا۔ اس کی وجہ سے سماج میں مشناخت کا سویا ہوا شعور پوری شدت سے ابھرا۔ ذات کے (Verticle) رشتے جو اب تک خوابیدہ تھے وہ نئی سیاسی اور معاشی تبدیلیوں کے نتیجے میں ایک نئی پہچان کے ساتھ ظاہر ہونا شروع

ہوئے اور انہوں نے جدید نوآبادیاتی نظام میں اپنے لئے کشادہ اور کھلی جگہ تلاش کرنی شروع کی۔ یہ معاشری اور سماجی شناختیں جو کہ جدید قانون کے نتیجہ میں پیدا ہوئیں، انہوں نے معاشرے میں نئے سماجی تضادات کو جنم دیا۔

اس پس منظر میں جب ہم پنجاب میں نوآبادیاتی قانون سازی کے عمل کو دیکھتے ہیں تو ہمیں اس عام مفروضہ کو روکر دینا پڑتا ہے کہ قانون غیر جانبدار اور غیر متعصب ہتھیار ہوتا ہے اس کے ذریعہ ہم حکومتوں اور ان کے اپنے اغراض و مقاصد اور تسلیم کے عمل کو بھی واضح طور پر دیکھ سکتے ہیں۔ قانون کے نفاذ کے ذریعہ برطانوی انتظامیہ نے پنجاب میں ایک ایسی جاگیرداروں یا فیوڈال ارڈز کی کلاس کی حملیت کی جو کہ آزاد منڈی کی راہ میں کوئی رکاوٹ نہیں تھے۔ یہ وہ کلاس تھی جنہوں نے دیساتی علاقوں میں رواجی رواج، قانون اور قدروں کو بالق رکھا ہوا تھا۔ لہذا جب ہم نوآبادیاتی حکومت کے ان قوانین کا جائزہ لیتے ہیں جو کہ زراعت سے متعلق تھے تو اندازہ ہوتا ہے کہ برطانوی حکومت کس احتیاط کے ساتھ آزاد منڈی کی معیشت کو روشناس کرا رہی تھی۔ اس میں نجی جانباد کے حق کو زیادہ سے زیادہ لگان وصول کرنے کے لئے استعمال کیا گیا تھا کہ اس کے ذریعہ سرمایہ دارانہ معاشری نظام کی تشكیل کی جائے۔ پنجاب میں قبضہ کے فوراً بعد یہ علاقہ کولوئیل سرمایہ دار کا ایسا شکار ہوا جس نے ایک طرف تو زمین سے محروم اور غریب کسانوں کا طبقہ پیدا کیا اور دوسری طرف سود خور، جو کہ سودی اور تاجرانہ سرمایہ کے مالک تھے انہیں با اختیار بنایا۔ انہوں نے نوآبادیاتی قانون کو اپنے احصانی مقاصد کے لئے استعمال کیا۔

نوآبادیات کے قانون کے نفاذ کی وجہ سے نئی فرقہ وارانہ ذہنیت اور ذات پات کا شعور پیدا ہوا کہ جس نے آگے چل کر آریہ سماج، سکھ سماج اور فرقہ احمدیہ کی تحریکوں کو نوآبادیاتی پنجاب میں جنم دیا۔ قانون کا نفاذ بجائے اس کے کہ سماجی اور سیاسی تناؤ کو کم کرتا، اس نے فرقہ وارانہ شناخت اور طبقاتی تضاد کو مزید اچھارا۔ قانون کی دفعات کو مختلف جماعتوں نے اپنے سیاسی مقولات کے لئے توبیلات کے ذریعے استعمال کیا۔ جس کی وجہ سے پنجاب میں فرقہ واریت اور برادری کی شناخت پر زور طبیقوں سے ابھری۔

کئی صورتوں میں تو قانون نے براوری اور خاندانی رشتہوں کو مضبوط بناتے ہوئے اس مقابلہ میں شرکت کی دعوت دی کہ جس میں حکومت کی حمایت حاصل کرتے ہوئے زمین، خطاب اور دیگر مراعات کو حاصل کرنا تھا۔ سب سے بڑھ کر لوگوں نے فوج میں بھرتی ہو کر حکومت سے اپنی وفاداری کو ثابت کرنا شروع کیا۔

### جدیدیت و اصلاح سے سربراہی مطلق العنانیت تک

1857ء کی بغاوت سے Recruitment کی پالیسی، وفاداری تحاون اور قانون کی

عمل درآمد:

1849ء میں جب انگریزوں نے پنجاب پر قبضہ کیا، اس وقت ان کو نوآبادیاتی انتظام سے متعلق کافی تجربہ ہو چکا تھا۔ اگرچہ انہوں نے افادیت پرستی اور ایون جیلیکل (evangelical) نظریات کے تحت پنجاب میں اصلاحات کے عمل کو شروع کرنا چاہا تھا اور اس میں Dalhousie کا اثر پیش پیش تھا۔ مگر 1857ء کی بغاوت کے بعد انہوں نے اصلاحات کے منصوبہ کو فوری طور پر ترک کر دیا اور اس کی جگہ سربراہی طریقہ کار کو اختیار کیا۔

پنجاب کے قبضہ کی پہلی دہائی میں حکومت نے non-regulation انتظام کو روشناس کرایا کہ جس کے تحت ڈسٹرکٹ افسر کو انتظامی امور کو طے کرنے کے لئے عدالتی اور انتظامیہ کے اختیارات دیئے گئے تھے۔ یہ ریگویلمنٹ (regulated) علاقوں سے مختلف تھا جہاں انتظامیہ اور عدالتی کے اختیارات علیحدہ علیحدہ تھے۔ پنجاب ناں ریگویلمنٹ non-regulated علاقہ ہونے کی وجہ سے، یہاں انتظامیہ کی نوعیت نہ صرف سربراہی بلکہ مطلق العنانیت اور فوجی دباو سے کار فرماتی تھی۔ لیکن یہ انگریزوں کے لئے آسان اور سستی حکومت تھی جہاں لا اور آرڈر کو قائم کر کے زیادہ سے زیادہ لگان وصول کیا جا سکتا تھا۔

اس مقصد کے لئے حکومت نے ”بورڈ آف ایڈ میسریشن“ قائم کیا جس میں ہنری لارنس (Henry Lawrence) اس کا بھائی جان لارنس (John Lawrence) اور

چارلس منڈ (Charles Mund) شاہل تھے۔ اس بورڈ کو انتظامی اور قانونی اختیارات دیئے گئے تھے تاکہ وہ صوبے میں موثر طریقے سے انتظام کر سکیں۔ برطانوی حکومت نے پنجاب میں جن معاشری منصوبوں کو پورا کیا ان میں ریلوے کا نظام، سڑکوں کی تعمیر، نہری آپاٹشی اور پوٹل سسٹم تھا پنجاب میں قبضہ کے کچھ سالوں کے بعد ہی خوشحالی کے اثرات نظر آنے لگے۔ جس کی وجہ سے حکومت کے خزانے میں منافع بخش لگان جمع ہونے لگا۔

1857ء سے پہلے بورڈ آف ایڈ فریشن کو مقامی طبقہ اعلیٰ سے اچھے تعلقات کی کوئی فکر نہ تھی۔ بلکہ ایک طرح سے انہوں نے پنجاب کی اشرافیہ کو نظر انداز کیا۔ ان کا مقصد یہ تھا کہ حکومت اپنے اختیارات کو اس طرح استعمال کرے کہ وہ رعایا پر یہ ثابت کرے کہ وہ زیادہ طاقت ور اور صاحب اقتدار ہے۔ لہذا وہ سابقہ زمینداروں اور بااثر لوگوں کو معاشری طور پر کمزور کر کے اس قدر مجبور کرنا چاہتی تھی کہ وہ ان کے سامراجی عزم میں کوئی رکاوٹ نہ بن سکیں۔ خاص طور سے وہ ان سکھ امراء کو جاندروں اور زمین سے محروم رکھنا چاہتے تھے جنہوں نے 1848-49ء کی جنگوں میں ان کے خلاف حصہ لیا تھا۔ انہوں نے یہ ضرور کیا کہ مغربی پنجاب کے مسلمان اکثری علاقوں میں ایسے افراد کو ضرور زمینیں دیں جنہوں نے ان کی مدد کی تھی۔ اس کا نتیجہ یہ تھا کہ سکھ سردار جو اپنی مراعات سے محروم تھے ایسے موقع کی تلاش میں تھے کہ وہ نئی حکومت کو چینچ کر سکیں۔ ان میں دوسری براوریوں کے وہ سردار بھی تھے جو نئی حکومت میں مراعات نہیں پا سکے تھے اور جن کی وقاواری ملکوک تھی۔ (5)

1857ء کی بغاوت ہندوستان کی تاریخ میں ایک اہم موڑ ہے۔ کیونکہ اب تک غیر ملکی اقتدار کے نتیجہ میں جو غم و غصہ اندر ہی اندر پک رہا تھا وہ 1857ء میں پورے جذبے اور نفرت کے ساتھ اہل پڑا۔ اودھ کے تعلقدار اپنی مراعات کھو دینے کے بعد حکومت سے بخت ہاؤش تھے، اسی طرح سے مذہبی اور سماجی اصلاحات جس میں مسیحی مشری (Christian Missions) کا بڑا ہاتھ تھا، لوگوں میں بے چینی پھیلی ہوئی تھی۔ اس بے چینی اور بے اطمینانی کے باحول میں زمیندار طبقہ جو کہ رشتہ داری (ship)

(Kin) کی وجہ سے جڑے ہوئے تھے، متحد ہو کر یہ کوشش کی کہ انگریز کو اپنے علاقوں سے نکل باہر کریں۔ میرٹھ اور دہلی میں جو ساپاہیوں کی بغاوتیں ہوئیں انہوں نے پنجاب کے جاگیرداروں اور امراء کو انگریزوں کے خلاف خاموشی سے متحد کرنا شروع کر دیا۔ مئی اور ستمبر کے مہینوں میں پنجاب میں 12 بغاوتیں ہوئیں۔ تنخ کے رہنے والوں کی ان باغیوں سے رشتہ داریاں تھیں اس لئے انہوں نے ان بغاوتوں سے ہمدردی بھی کی اور مدد بھی۔ گجر مسلمان جو کہ لدھیانہ میں تھے وہ دہلی کے باغیوں کی سرگرمیوں سے لمحہ بہ لمحہ واقف تھے۔ ان حالات میں انگریزوں کو ایسا محسوس ہوا کہ ان کا اقتدار اب چند دن کا مہمان ہے۔ عام لوگوں میں یہ تاثر پیدا ہو چلا تھا کہ انگریزی حکومت کے خاتمه کا وقت آگیا ہے۔ انگریزوں کے اس مشکل وقت میں چند وفادرار سرداروں کے سوا اور کوئی نہ تھا کہ جوان کی حمایت کرتا اور فوج میں اپنے لوگوں کو بھیجنے کے سلسلہ میں متحرک ہوتا۔ (6)

اس صورت حال کو دیکھتے ہوئے جان لارنس کو جیسے ہی یہ اطلاع ہوئی کہ میرٹھ اور دہلی میں باغیوں نے انگریزوں کو بے دخل کر دیا ہے، اس نے فوراً ان زمینداروں کی فہرست تیار کرنی شروع کر دی جنہیں 1848ء میں زمینوں سے محروم کرنا شروع کر دیا گیا تھا۔ لارنس نے فوراً ان کی زمینیں اپس کیں اور اس کے بعد ان سے کہا کہ وہ مع اپنی فوج کے فوراً لاہور آ جائیں۔ ڈسٹرکٹ افسروں نے اس منصوبے کو پورا کرنے کے لئے چھوٹے سرداروں کو جاگیریں واپس کرنے اور حکومت کی حمایت کا لیٹھن ولایا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ تقریباً 1400 فوجی برطانوی حکومت کو میا کئے گئے۔ یہ دیکھتے ہوئے برطانیہ نے پنجاب سے فوج اور پولیس کو بڑی تعداد میں recruit کیا۔ ان میں سے آؤٹے recruit لاہور، جلم اور سالک ریشم (Salt Range) سے تعلق رکھتے تھے۔ برطانوی ریکروٹ منٹ (Recruitment) کی پالیسی کا نتیجہ یہ ہوا کہ یہاں کے سرداروں اور زمینداروں نے جو کہ شمالی ہند کے باغیوں سے درپردہ ملے ہوئے تھے، بغاوت میں ان کا ساتھ نہیں دیا، بلکہ انگریزوں کے وفادار ہو گئے اور ان کے ساتھ پورا پورا تعاون کیا۔ ریکروٹ منٹ (Recruitment) کی پالیسی نے لوگوں کی بے

اطمینان اور بے چینی کو بھی دور کیا، کیونکہ ملازمت ملنے کے بعد وہ مقابلہ اور مسم جوئی کی دوڑ میں شریک ہو گئے۔ چنانچہ ایک طرف برطانوی حکومت کو استحکام ملا اور دوسری طرف سرداروں کو مراعات اور تحفظات مل گئے۔ (7)

1857ء کی بغاوت کے بعد نوآبادیاتی حکومت میں پنجاب کو اونچا درجہ حاصل ہوا۔ نہی نظام سے زراعت کی ترقی، جدید موacialی نظام اور مقامی زمینداروں کی وقاری اور تعالوں نے نوآبادیاتی نظام کی جزوں کو بہت زیادہ مضبوط کر دیا۔ ریکروٹ منٹ (Recruitment) کی پالیسی ایک ایسا موثر ذریعہ تھا کہ جس کی وجہ سے ریکروٹ لوگوں کی وقاری کو حاصل کیا گیا۔ نوآبادیاتی مقاصد اور منصوبوں کو پورا کرنے میں پنجاب کے فوجیوں نے جو حصہ لیا اس کی وجہ سے انہیں ”مارشل ریس“ بنا کر ان کا درجہ ہندوستان کی دوسری قوموں سے بلند کر دیا گیا۔

مصطفیٰ مکل پاشا نے ریکروٹ منٹ (Recruitment) پالیسی پر تذکرہ کرتے ہوئے، ”تعمیدی طور پر مارشل ریس تھیوری کا جائزہ لیا ہے۔ اور اس میں جو غلط فہمیاں اور تضادات ہیں ان کی طرف اشارہ کیا ہے۔ پنجابیوں کے بارے میں ان تصورات کو قبولیت دی گئی کہ یہ نسلی طور پر اس قدر طاقتور ہیں کہ یہ روی خطرے کا مقابلہ کر سکتے ہیں ان کے مقابلہ میں بنکل اور مدراس کے لوگ اپنی نسلی کمزوریوں کے باعث اس قتل نہیں کہ اچھے فوجی بن سکیں۔ درحقیقت اس کی وجہ یہ تھی کہ افغانستان اور روس کی قربت میں ہوتے ہوئے پنجاب اور سرحد کے لوگوں کو فوج میں بھرتی کرنا آسان تھا اور فائدہ مند بھی بجائے اس کے کہ مدراس اور بنکل سے فوجی بلوائے جاتے۔ دراصل مارشل ریس کا تصور نوآبادیاتی حکمرانوں کے اس ذہن کی عکاسی کرتا تھا کہ جس میں وقاریار اچھے تھے اور مزاجتی خراب اور تحریب پسند تھے۔ ”فوجی اور غیر فوجی“ ”طاقتور اور کمزور“ اس نظریہ کے پس منظر میں یورپ کی وہ ذہنی فکر تھی جو علم بشریات اور سوشل ڈارون ازم (Darwinism) کے نتیجہ میں پیدا ہوئی تھی۔ لہذا تذہی ترقی میں ہندوستانیوں کو کم تر نسل قرار دے کر اس تصور کو سامنی بیایاں فراہم کی گئیں۔ (8)

مارشل ریس کے نظریہ نے ان روایتی اقدار اور عقائد کو مسحکم کیا کہ جس میں عزت اور فخر کے احساسات اہم کردار ادا کرتے تھے۔ یہ روایتی اقدار اب فوجی طاقت و قوت اور جنگجو صلاحیتوں کے ذریعہ، اطمینان کا ذریعہ بن گئیں۔ اس سلسلہ میں پاشا کا کہنا ہے کہ: ”قبل نوآبادیاتی اور قبل سرمایہ دارانہ اقدار کے نظام کو کولوئیل فوج اور اس کی روایات سے منسلک کر کے، انگریزوں نے ریکروٹمنٹ (Recruitment) پالیسی کو ایک دوامی کردار دے دیا۔“

پاشا کا تجربیہ یہ ہے کہ لوگ عزت اور پیہہ کی خاطر فوج میں بھرتی نہیں ہوئے تھے۔ پنجاب کے بارانی علاقوں کا تجربیہ کرتے ہوئے پاشا کا کہنا ہے کہ کولوئیل سرمایہ داری نظام نے اس طرح کے حالات پیدا کر دیئے کہ ان کے لئے فوج کی ملازمت کے علاوہ اور کوئی دوسرا مقابل راستہ نہ رہا۔ پاشا کی یہ تحقیق خاص طور سے تحصیل پڑھ دادن خان کے حوالے سے ہے جہاں پر کاشکاری کو فروع نہیں دیا گیا اور معاشی پستی کی وجہ سے یہ علاقہ فوجی کا اہم مرکز بن گیا۔ لہذا مارشل ریس کا ذریعہ خاص طور سے پنجاب مخصوص ہوا جہاں سے روی خطرے کے خلاف فوجی بھرتی کئے گئے۔ سماں ساخت میں تبدیلی اور کولوئیل معیشت وہ اہم وجوہات تھیں جن کی وجہ سے بیروزگار اور معاشی طور پر کمزور لوگ بڑی تعداد میں فوج میں بھرتی ہوئے۔ (9)

1857ء کے بعد نوآبادیاتی حکومت نے اپنی کولوئیل پالیسی کا تعمیدی جائزہ لیا تاکہ ان اسباب کو سمجھا جائے کہ جو بغلتوں کا باعث ہوئے اور یہ کہ اب کونے طریقے استعمال کئے جائیں کہ جو ایک مسحکم حکومت کے معاون ہوں۔ لہذا اب نئی پالیسی میں اس بات کو اہمیت دی گئی کہ اصلاحات اور تبدیلی کے عمل کے بجائے حکومت کے استحکام کو زیادہ نظر میں رکھا جائے۔ لہذا یہ ضروری ٹھہرا کر برادری اور ذات پات کے باہمی تعلقات، قبیلوں کے رواج اور قانون، لوگوں کے رواج اور ان کے سماجی رویوں کا اقرار کرتے ہوئے ان کو برقرار رکھا جائے۔ بالقدر حلقوں میں اس کا پورا پورا احساس تھا کہ فوجی قوت اور طاقت کو علم اور نظریات و افکار سے ہم آہنگ کرنا ضروری ہے۔ چنانچہ کولوئیل حکومت نے انگریزی زبان کے ذریعہ تعلیمی نظام کو اپنے کنشوں میں لے

لیا، ملک میں لا اینڈ آرڈر کو قائم کیا، اور ہندوستانی معاشرے کو مختلف جماعتوں اور گروپوں میں تقسیم کر کے ان کے رسم و رواج، عادات اور ضروریات کا مطالعہ کیا۔ کولونیل حکومت نے خاص طور سے پنجاب میں ایک ایسا قانونی نظام تشكیل دیا کہ جس کے ذریعہ تبدیلی کے عمل کو کنٹرول کیا جائے اور ماضی کی حکومت کی روایات اور اواروں کو بھی مضبوط رکھا جائے۔ 1860ء کی دہائی میں ایسے قوانین کا اجراء کیا گیا کہ جن کے تحت صوبہ پر مرکزی نوکر شاہی اور تحریری قوانین کے ذریعہ حکومت کی جاسکے۔ علیحدہ سے ایک عدالتی نظام قائم ہوا، ضابطہ دیوانی اور پنجاب لا ایکٹ کے ذریعہ احتیاط کے ساتھ ان حدود اور اختیارات کا تعین کیا گیا کہ جس کے تحت ہر محکمہ اپنا کام کر سکے۔ 1866ء میں پنجاب چیف کورٹ کا قیام عمل میں آیا۔ 1875ء میں ڈسٹرکٹ کی سطح پر عدالتی اور انتظامی امور کو علیحدہ کر دیا گیا۔ (10)

1897ء میں پنجاب مجلس مقننه کونسل کو قائم کیا گیا۔ اس کے اراکین کا انتخاب گورنر کی مرضی سے ہوا جو ان لوگوں کو ہمدرد کرتا تھا کہ جو حکومت کے وفادار ہوتے اور سماج میں اپنے مرتبہ اور جائز داد کے لحاظ سے ممتاز بھی۔ اس کونسل کے اختیارات بڑے محدود تھے۔ گورنر جنرل کو یہ اختیار تھا کہ وہ اپنے اثر و رسوخ سے تمام صوبائی معاملات کے لئے قوانین کا اجراء کر سکتا تھا۔ اس لئے یہ بات قتل ذکر ہے کہ اپنے ابتدائی سالوں میں کونسل نے جو قوانین پاس کئے ان کا لوگوں پر کوئی رد عمل نہیں ہوا۔ اس میں خاص طور سے قانون تحفظ اراضی، قانون حصول اراضی اور قانون روان چنگاں میں خاص طور سے قليل ذکر ہیں۔ (11) اس سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت تک پنجاب کے لوگ نہ صرف اس قانون سازی کے عمل سے غیر جاندار تھے بلکہ سیاسی اور ذہنی طور پر بھی اس قدر پسمندہ تھا کہ وہ جدید اواروں اور ان کے کام سے ناواقف تھا۔

مغرب کے جدید قانونی نظام نے جو کہ کولونیل حکومت نے ہندوستان میں روشناس کرائے اس میں مقدمات کو مختلف اقسام میں تقسیم کر کے دیکھا جاتا تھا، مقدمہ کمال وائز ہو اس کا خیال رکھا جاتا تھا۔ اور مقدمہ میں شہادت کے قوانین تھے کہ جن کی وجہ سے

یہ نظام مقامی روایات سے جدا اور مختلف تھا۔ لہذا انگریزی قانون کا ارتقاء جو ہندوستان میں ہوا، اسے اوپر سے نافذ کیا گیا، اور اس کے عمل درآمد کرنے میں بہت کم وقت لیا گیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ انگریز نجح مقدمات اور ان کی نوعیت کو انگریزی قانون اور برطانوی نقطہ نظر سے دیکھتے تھے جس کی وجہ سے ان میں پچیدگیاں پیدا ہوئیں۔ عدالت کے فیصلے جو کہ نجح کے نقطہ نظر سے انصاف پر مبنی ہوتے تھے۔ وہ اہل ہندوستان کے لئے ناالنصافی پر مبنی ہوتے تھے کیونکہ وہ اس قانونی نظام اور اس کی منطق سے واقف نہیں تھے۔ (12)

لہذا پنجاب میں جو عدالتی نظام قائم ہوا اس میں غیر تربیت یافتہ افسروں کی وجہ سے جو کہ ہندوستانی طور طریقے سے واقف نہیں تھے، اس نے انگریزی انصاف کے بارے میں بد اعتمادی کو پیدا کیا۔ اس کے بارے میں ایک پنجابی کی رائے قائل ذکر ہے جو کہ اس عدالتی نظام کے بارے میں ہے:

ہمارے وکیل پچھا اس کی وضاحت کرتے تھے کہ پنجاب میں برادری کا نظام اس وقت کمزور ہونا شروع ہوا کہ جب یہاں انگریز اپنے ساتھ قانون کا نظام لے کر آئے۔ لا شخصی (Impersonal) عدالتیں، پیشہ ور وکیل اور نجح، استیمپ ڈیوٹی، گواہی کے قوانین اور اس کا طریقہ کار۔ اگرچہ انصاف کا یہ نظام غیر جانبدار تھا لیکن بے انتہا منگا اور الجھا ہوا تھا..... کسی شخص برادری کے سامنے جھوٹ بولنا مشکل تھا..... اگر وہ جھوٹ اس وقت ثابت نہیں ہوتا مگر وہ کسی بھی وقت ظاہر ہو سکتا تھا..... لیکن نجح کے سامنے جہاں آپ مدعا ہوں وہاں جھوٹ کی اس وقت سزا ملتی تھی کہ جب وہ عدالتی کارروائی کے دوران میں ہو۔ (13)

پنجاب میں قانون اور کولونیل سرمایہ داری کی ترقی: نجی جائداؤ کا اوارہ اور جائداؤ کے حقوق کا تبادلہ

پنجاب میں عدالتی نظام کہ جسے انگریزی قانون کے خلوط پر قائم کیا گیا تھا پنجاب

حکومت نے دیہات میں زمینوں کے انتظام کے سلسلہ میں بھی جائداد کے ادارے کو روشناس کرایا۔ اور پنجاب میں لگان اور زمین کی حدودی کا انتظام شمال مغربی صوبوں کی طرز پر قائم کیا گیا۔ زمینوں کے انتظام کے دو مقاصد تھے: اول تو اس لگان کا تنخیلہ لگانا تھا کہ جو کسانوں سے وصول کیا جاتا تھا، دوسرا یہ تعین کرنا تھا کہ زمین پر کس کے مالکانہ حقوق ہوں گے۔ (14) لیکن درحقیقت یہ اتنا آسان کام نہ تھا کیونکہ ہر ضلع میں زمین کے حقوق مختلف قسم کے رواج اور قوانین پر مبنی تھے۔ لہذا جب زمین کی حدودی کے سلسلہ میں انگریزی قوانین کا اطلاق کیا گیا تو اس کے نتیجے میں بڑے ہی چران کن نتائج برآمد ہوئے۔

1960ء کے لگ بھگ علم بشریات اور تاریخی تحقیق کے ذریعہ ہندوستان کے وسیع و عریض خطہ میں کچھ کی مختلف اقسام و انواع اور علاقائی تاریخوں کی نشاندہی کی گئی۔ ان مطالعات میں اس بات کی کوشش کی گئی ہے کہ ہندوستانی معاشرے کے بارے میں عمومی رائے نہ دی جائے اور اس کی ہمہ اقسام کچھ کی شکلوں کو ذہن میں رکھا جائے۔ اس سلسلے میں زمین کے بارے میں، حق ملکیت یا کاشت کا حق، ہندوستان کے مختلف علاقوں میں مختلف تھا۔ ”ان میں مسلمانوں سے قبل کے رواج، ہندوؤں کے قانونی نظریات، ہندو-اسلامی قانون اور انتظامی ضرورتوں کے تحت طریقہ کار سب ہی شامل تھے۔“ ابتدائی نوابیاتی دور میں امپیریل انتظامیہ کے افسر ہندوستان کو متعدد اور ہم آہنگ کچھ کی شکل میں دیکھتے تھے۔ ان کا بنگال میں جو تجربہ ہوا تھا اس کی روشنی میں انہوں نے بعد میں آنے والے مقبوضات کو بھی دیکھا اور اس کا اطلاق دوسرے علاقوں پر بغیر سوچے سمجھے کیا۔ مثلاً بہار میں انتظام کی بنیاد بنگال کے 22 سال تجربہ پر منحصر تھی، جبکہ پنجاب پر انہوں نے شمال مغرب صوبہ جات میں ہونے والے تجربہ کو لاگو کیا۔ اکثر اس کے نتائج تباہ کن نکلے کیونکہ ہندوستان کے ہر صوبے و علاقہ کے تاریخی حالات اور سماجی صورت حال بالکل مختلف تھی۔ (15)

پنجاب کا صوبہ اس لحاظ سے برطانوی حکومت کے لئے زیادہ چیلنج کا باعث ہوا کیونکہ اس صوبہ کے اندر ہی بہت زیادہ کچھ، تاریخی اور زراعتی فرق تھے۔ نہ صرف

یہ بلکہ طبعی طور پر بھی اس کے مختلف حصوں میں ایک دوسرے سے اختلاف موجود تھا۔ اس لئے جب ایک ہی قسم کی زمین کی حدودی کا نظام نافذ کیا گیا اور اس کے لئے قانون کی سخت دفعات کو استعمال کیا گیا تو اس کا اثر پنجاب کے آہستہ تبدیل ہوتے ہوئے سماج میں بڑا تباہ کن ہوا۔ پنجاب میں کسانوں کے طبقے اس وجہ سے مختلف تھے کیونکہ رنجیت سنگھ نے کوشش کی تھی کہ زراعتی معاشرے کو طبقاتی اونچی بیچ سے برابر کر دے۔ اس مقصد کے لئے اس نے چھوٹے کاشتکاروں کی حمایت کی تاکہ وہ ان سے زیادہ سے زیادہ لگان وصول کر سکے۔ اس لئے علاقائی طور پر زمینداروں اور چھوٹے کسان جو زمین پر مالکانہ حقوق رکھتے تھے ان میں فرق آیا تھا۔ بیسرجی نے اپنی کتاب 1849-1901 Agrarian Society of the Punjab میں مالکانہ حقوق کی مختلف اقسام کو روکارڈ کیا ہے۔ اس کی تحقیق ان دستاویزات پر ہے جو پنجاب میں نوآبادیاتی عدیداروں نے ہر علاقے کے جغرافیائی حالات کو مد نظر رکھتے ہوئے لکھی تھی۔ ان دستاویزات سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر ضلع میں زمین کی حدودی میں کیا فرق تھا۔ بیسرجی نے پنجاب میں علاقائی فرق کا تفصیل سے ذکر کیا ہے جس میں ابھی جانے کا وقت نہیں لیکن محققرا ”جنوب مغربی ضلعوں، ملتان مظفر گڑھ“ میں بیسرجی کی تحقیق کے مطابق زمینداروں کا یہ حق تھا کہ وہ چھوٹے مالکان سے لگان کا حصہ وصول کریں یہاں پر یکساں قسم کا کوئی نمونہ نہیں تھا۔ ان ضلعوں میں جائیداد کا یونٹ گاؤں کے کنوں کے اروگرو ہوا کرتا تھا۔ مالکانہ حقوق ذات پات اور برادری میں درجہ بندی کے اعتبار سے تقسیم ہوتے تھے۔ لیکن راولپنڈی، ”جنوب مغرب جمل، گجرات وہ علاقے تھے کہ جمال زمینداروں کو اکثر کوئی حصہ نہیں دیا جاتا تھا۔ جنوب شرقی (South-East) ڈسٹرکٹوں میں اس کے برعکس برادریوں کو مالکانہ حقوق ملے ہوئے تھے جو کہ باہمی رشتہ داری میں ایک دوسرے سے جڑے ہوئے تھے۔ یہ حق انسیں وراثت میں اپنے آباؤ اجداد سے ملا ہوا تھا۔ صوبہ کے شمال مغرب کی صورتحال اور بھی مختلف تھی کیونکہ یہاں پر کم تر قبیلے بھی تھے اور ان کے پہلو بابر خاندان اور برادریاں بھی تھیں۔ شمال مغرب کے دور دراز کے علاقوں میں چھوٹے کاشتکاروں کی کوئی ذمہ داری نہیں تھی کہ وہ

زمینداروں کو کسی بھی قسم کا حصہ دیں (16)۔

پنجاب کے دیہاتوں کے اس پس منظر میں حدیبی کرنے والے افراد نے اپنے منصوبوں پر عمل در آمد کیا۔ جہاں کہیں بھی انہیں زمین کے معاملات میں کیسانیت نظر آئی وہاں انہیں زمین کے مالکانہ حقوق دینے اور لگان کی شرح مقرر کرنے میں کوئی مشکل پیش نہیں آئی۔ مثلاً جنوب مشرق کے ضلعوں میں جہاں گاؤں کی برادری رشتہوں میں باہم ملی ہوئی تھی وہاں حکومت کے عمدیداروں نے موروثی سرداروں کو یہ ذمہ داری دی کہ وہ لگان جمع کر کے حکومت کو دیں۔ جنوب مغرب میں عمدیداروں نے زبردستی مشترکہ گاؤں کا ستم نافذ کیا اور وہاں چھوٹے کاشتکاروں کی حمایت کرتے ہوئے گاؤں کے دوسرے مختلف گروپوں کو نظر انداز کر دیا۔ اور جب تک وہ شمال مغرب کے علاقوں تک پہنچا 1857ء کی بغاوت شروع ہو گئی جس کی وجہ سے حدیبی کا عمل رک گیا اور جو بغاوت کے خاتمه کے بعد مکمل ہوا۔ اور ظاہر ہے جن لوگوں نے برطانوی حکومت کے ساتھ اس بحران میں وفاداری کی تھی انہیں اس کے بدلتے میں انعام و اکرام سے نوازا گیا (17)۔

پنجاب میں حدیبی کی پالیسی کو ان عمدیداروں نے عملی جامہ پہنچا تھا کہ جو شمال مغربی صوبہ جات میں کام کرچکے تھے اور وہاں پر یہ اصول مقرر ہوا تھا کہ اگر کوئی بارہ سال تک مسلسل زمین کو کاشت کرے اور ریونیو ادا کرے تو وہ مالکانہ حقوق کا حقدار ہو گیا۔ لہذا ان عمدیداروں نے پنجاب میں بھی اس پر عمل کرتے ہوئے ان کاشتکاروں کو زمین کے مالکانہ حقوق دیئے جو کہ اس پر 12 سال سے کاشت کر رہے تھے۔ اس سلسلہ میں لگان کے بارے میں جو فیصلہ ہوا اس کے دو پہلو تھے: ایسے آزاد اور خود مختار مالکان کو پیدا کیا جائے جو کہ سرمایہ دارانہ کاشتکاری سے فائدہ اٹھائیں اور حکومت کے وفادار رہیں۔ دوسرا اہم مقصد یہ تھا کہ ایک وفادار کاشتکاروں کے طبقہ کو پیدا کیا جائے۔ اس وجہ سے انہوں نے چھوٹے کاشتکاروں کی حمایت کی اور سربستی کی۔ اس سلسلہ میں برطانوی حکومت نے بھی سکھوں کی پالیسی پر عمل کرتے ہوئے زراعتی طبقہ کو ایک سطح پر لانا چاہا تاکہ درمیان سے درمیانے طبقہ کا خاتمه ہو جائے اور کاشتکار اور ریاست کے

درمیان براہ راست تعلق قائم ہو کیونکہ اس صورت میں حکومت کا روپیوں کا حصہ بڑھ جاتا تھا۔ لیکن مغربی ڈسٹرکٹوں میں حکومت نے سیاسی وجوہات کی بناء پر درمیانے طبقے کو برقرار رکھا۔ لذما یہ کہا جا سکتا ہے کہ 1856ء کے بعد پنجاب کے دیسی سلطان کو ایک کشادہ اہرام کی مثل دی جا سکتی ہے کہ جس میں چھوٹا زمیندار خلی سطح پر کاشتکاروں کے ساتھ بیٹھا ہوا ہے جبکہ چوٹی پر جائیدار یا لینڈ لارڈ کھڑا ہے۔ (18)

ان حدبندیوں کو مقبول عام زبان میں مختصر حدبندی کہا جاتا تھا۔ اس نظام میں برطانوی حکومت کی شرح روپیوں سکھوں کے مقابلے میں کم تھی تاکہ کاشتکاروں کو ان کی محنت کا صدہ مل سکے۔ لیکن روپیوں کی نقد اوسیکی اور وصولی میں سختی کی وجہ سے وہ مقاصد برآمد نہیں ہوئے جن کی امید تھی۔ اس کے علاوہ اس پورے عمل کو جلدی میں نافذ کیا گیا اور یہ کام ان نوجوان عمدیداروں کا تھا جنہیں کوئی مقامی تجربہ نہ تھا اور نہ ہی انہیں اس سے کوئی دلچسپی۔ اس لئے جلدی میں انہوں نے جو کچھ سیکھا اس کی بنیاد پر اس عمل کو نافذ کیا جس کی خرابیاں آگے چل کر واضح ہوئیں۔ (19)

زمین کی ان حدبندیوں کے نتائج ابتدائی چند سالوں میں اچھے نکلے کیونکہ اس دوران اچھی فصلیں ہوئیں اور منڈی میں قیتوں کا توازن رہا۔ لیکن 1851-52ء میں منفی اثرات نمودار ہونا شروع ہو گئے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ زرعی پیداوار کی قیمتیں انتہائی کم ہو گئیں۔ دو موسموں میں خوب اچھی پیداوار ہوئی جس نے منڈیوں میں زرعی اشیاء کی بھرمار کر دی اور اس کے باعث قیتوں میں 50 فیصد تک کمی ہو گئی۔ (20) اس گھبیر صورت حال میں زمینداروں نے شور مچایا کہ وہ حکومت کو مقرر شرح لگان نہیں دے سکتے۔ اس دوران امبالہ اور سیالکوٹ کے بارے میں جو تصویر کشی کی گئی تھی اس میں ”شکایت کرتے ہوئے کاشتکار، اجڑے گاؤں اور ویران کھیتوں“ کو 1850ء کی دہائی کی رپورٹ میں پیش کیا گیا ہے۔ گوجرانوالہ کے زمینداروں نے شور مچایا کہ وہ مقرر شدہ لگان دینے کے بجائے اپنے مالکانہ حقوق سے دست بردار ہونے کو ترجیح دیں گے۔ (21)

اس صورت کے مدنظر حکومت اس بات پر مجبور ہوئی کہ وہ حدبندی کی پالیسی پر

نظر ہانی کرتے ہوئے اس کو تبدیل کرے۔ لہذا مختصر حدیندی کے بجائے اب باقاعدہ حدیندی کو 1851ء کے عرصہ میں روشناس کر لیا گیا اور ان کا نفاذ 5 مارچ 1901ء میں مکمل ہوا۔

پہلے دو مرطون میں 1852ء سے 1871ء تک دو اہم فیلے ہوئے: اول تو حکومت کو اس بات پر مجبور ہونا پڑا کہ وہ لگان میں اپنے حصے کو کم کرے۔ دوسرا یہ کہ قانون محصول اراضی (Land Revenue Act) 1871ء میں نافذ ہوا۔ اس ایکٹ کے تحت اب بغیر قانونی منظوری کے کوئی حدیندی نہیں ہو سکتی تھی۔ 1887ء میں ایک دوسرا ایکٹ پاس ہوا اس میں حدیندی کو ضلعی لگان کے کام کے ساتھ ملا دیا گیا۔ اس منصوبے کی کامیابی کا انحصار اس بات پر تھا کہ پٹواری ضلعی لگان کے کام کو کس طرح سے باحسن و خوبی سرانجام دیتے۔ ان اصلاحات میں فصلوں کے بارے میں درست معلومات درج کرنا تھیں کہ وہ کب بولی اور کب کلی جاتی تھیں۔ اور ہر فصل کی پیداوار کتنی ہوتی ہے؟ اس بنیاد پر زرعی پیداوار کی منڈی میں کیا قیمت ہو گی؟ 1889ء میں ان اصلاحات کو عملی جامہ پہنچایا گیا مگر اس کی کامیابی کا دار و مدار پٹواری پر تھا جو کہ اکثر زمینوں، فصلوں اور پیداوار کا درست ریکارڈ نہیں رکھتے تھے۔ اس کی وجہ سے لگان کی شرح اور اس کا تنخیلہ لگانے میں دشواری پیش آتی تھی۔ (22)

اس حدیندی کے دوران پٹواریوں کو فصلوں زمینوں، پیداوار، لگان کا ریکارڈ رکھنے کا کام سونپا گیا جو اکثر درست نہیں ہوتا تھا۔

دیباتی معاشرے کو ایک سطح پر لانے کے سلسلہ میں سب سے بڑی وقت جو پیش آئی وہ یہ تھی کہ کرایہ دار کاشتکاروں (Tenants) کے بارے میں پوری معلومات نہیں تھیں۔ جبکہ شمال مغرب (North-West) صوبہ جات میں موروثی (Hereditary) اور غیر موروثی (Tenants-at-will) کی تقسیم واضح تھی۔ لہذا پہلی حدیندی کے دوران کاشتکاروں کو انہیں دو اقسام میں تقسیم کر دیا گیا: یعنی موروثی اور غیر موروثی اور اس اصول پر عمل کیا گیا کہ جس نے بھی 12 سال تک زمین کو مسلسل کافت کیا ہے اسے ماکانہ حقوق دے دیئے جائیں۔ (23)

بنجاب میں سکھوں کے دور میں ایسے کاشتکاروں کی بڑی تعداد تھی کہ جنہیں کسی قسم کے مالکانہ حقوق نہیں ملے ہوئے تھے۔ اس طبقہ سے تعلق رکھنے والے کاشتکار جنگلوں کو صاف کر کے، یا بخربزیں کو کاشت کے قابل بنانے کے لئے کنوئیں کھودتے تھے، کھیتوں کے گرد باڑیں لگاتے تھے اور زمین کو زرخیز بنانے کے لئے کھاد کا استعمال کرتے تھے۔ یہ اس وقت تک کاشت کرنے کا حق رکھتے تھے جب تک یہ حکومت کو لگان اور دوسرے زرعی نیکس ادا کرتے رہیں۔ تین یا چار نسلوں تک مسلسل کاشتکاری کرنے کے بعد ان کاشتکاروں کو عموماً حق ملکیت مل جایا کرتا تھا۔ ان کے علاوہ ایسے کاشتکار بھی تھے کہ جو ایک یا دو سال زمین پر کاشت کرتے تھے، کچھ وہ بھی تھے کہ جو چھوٹے زرعی زمین کے نکڑے کے مالک تھے اور کچھ ”گاؤں کے ملازم“ یا گاہے بہ گاہے کام کرنے والے تھے۔ یہ جب چاہتے زمین یا تو چھوڑ دیتے تھے یا زمیندار انہیں اپنی مرضی سے بے دخل کر دیتا تھا۔ (24)

اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ کاشتکار کئی درجوں اور قسموں میں بٹے ہوئے تھے: کچھ کو موروثی حقوق حاصل تھے، تو کچھ ان حقوق سے محروم تھے۔ مثلاً شاہ پور ڈسٹرکٹ میں موروثی کاشتکاروں کو لگان کی ادائیگی میں رعایت دی جاتی تھی جبکہ اس قسم کی رعایت غیر موروثی یا اپنی مرضی سے کام کرنے والوں کو نہیں تھی۔ امرتر میں کاشتکاروں کو موروثی حقوق تو نہیں تھے مگر انہیں زمین سے بے دخل نہیں کیا جا سکتا تھا جب تک کہ ان سے پورا حساب کتاب نہ کر لیا جائے۔ جملم میں کرائے وار کاشتکاروں کو تین جماعتوں میں تقسیم کیا گیا تھا: ”آسامی قدیمی“ جو 1783ء کے قحط سے پہلے یہاں آئے تھے، ”مستقل پرانے“ جو کہ 1810ء کے دوران زمینوں کے مالک ہوئے اور ”مستقل نئے“ جو کہ 1810ء کے بعد آئے تھے۔ (25)

حدبندی کرنے والے افراد نے اس بات کو نوٹ کیا کہ ان کرائے وار کاشتکاروں نے سکھوں کے دور میں زمینداروں کے لئے نہ صرف جنگلوں کو صاف کر کے زمین حاصل کی، بلکہ گاؤں بھی آباد کئے اور حکومت کو جو لگان ادا کیا گیا اس کی ادائیگی میں انہوں نے حصہ لیا تھا۔ اس لئے افراد کی یہ رائے تھی کہ ان کاشتکاروں کو جنہوں

نے زرعی ترقی اور گاؤں کی آبادی میں حصہ لیا ہے انہیں زمین سے بے وخل نہیں کرنا چاہئے اس لئے جب ان کاشتکاروں کو موروثی حقوق کا درجہ دیا گیا تو اس پر زمینداروں نے بھی کوئی اعتراض نہ کیا بلکہ انہوں نے اس پر خوشی کا اظہار کیا کہ انہیں زمین پر کاشت کرنے کا حق دیا گیا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ 1851ء کی دہائی میں قیتوں کے گرنے کی وجہ سے زمیندار، ان کاشتکاروں کو زمین پر رکھنا چاہتے تھے تاکہ وہ مزارعوں (Tenants) کی مدد سے حکومت کو لگان دیتے رہیں اور یہ جب ہی ممکن تھا کہ کاشتکار اطمینان اور دلچسپی سے کاشتکاری میں مصروف رہیں۔ یہ صورت حال گورنمنٹ، فنگری اور ڈیرہ غازی خان میں پہلی حدیثی کے ابتدائی سالوں میں تھی۔ (26)

برطانوی حکومت کے ابتدائی سالوں میں زمینداروں کے مقابلے میں مزارعوں (Tenants) کی پوزیشن زیادہ بہتر اور مضبوط تھی۔ لیکن یہ صورت حال 1860ء کی دہائی میں بالکل بدل گئی مواصلات (Communication) کے نئے ذرائع نے نئی منڈیوں کے لئے راستے کھول دیئے۔ نرمی نظام کی وجہ سے زرعی پیداوار میں بہت اضافہ ہوا۔ نرمی نظام اور آب پاشی کی سولتوں کی وجہ سے زمین کی قیمتیں بے تحاشہ بڑھ گئیں۔ لہذا کرایہ دار کاشتکاروں نے ان حالات میں کوشش کی کہ وہ اپنی مراعات اور سولتوں کو باقی رکھیں جیسے کہ ماضی میں تھیں۔ دوسری طرف زمینداروں کا مغاداب یہ تھا کہ ان کاشتکاروں کی ہمت افزائی نہیں کی جائے اور انہیں اس خوش حالی میں برابر کا شریک نہ کیا جائے۔ لہذا 1860ء کی دہائی میں زمین کے مالکانہ حقوق کا مسئلہ انتہائی متنازعہ ہو گیا اور جس کی وجہ سے زمینداروں اور کاشتکاروں میں جھگڑے و فسادات کی ابتداء ہوئی۔ پرنسپ چخاب میں حدیثی کرنے والا ایک افسر تھا، اس نے اس بات کا اندازہ لگایا کہ کاشتکاروں کو 12 برس زمین پر کاشت کرنے کی بنا پر موروثی حقوق دے کر حدیثی کرنے والے افسروں نے سخت غلطی کی۔ اس نے لکھا کہ 60,000 کاشتکاروں کو دستاویزات میں Occupancy Tenant لکھا گیا۔ خاص کر امرتر، گورنمنٹ، اور سیالکوٹ کے علاقوں میں، اس نے لکھا کہ 45,300 کو غلطی سے یہ درج دیا گیا۔ لیکن جب اس نے اس غلطی کو درست کرنا چاہا تو ہندوستان کی برطانوی حکومت نے اس کی

سخت مخالفت کی کیونکہ وہ نہیں چاہتی تھی کہ پورے نظام کو تبدیل کرنے کے نتیجہ میں کوئی بے چینی، بُل پُل اور بغاوت ہو۔ (27)

اس معاشری تبدیلی کے نتیجے میں زمینداروں اور کاشتکاروں کے درمیان جو تنازع پیدا ہوا اس سے منٹے کے لئے حکومت نے 1868ء میں قانون مزارعین پنجاب (Punjab Tenancy Act) پاس کیا۔ اس ایکٹ کے تین مقاصد تھے: اول اس نے مالکانہ حقوق کی وضاحت کی، دوسرا اس نے کرایہ (rent) کی شرح میں اضافہ کیا، تیسرا وہ کاشتکار کے جنہیں بے دخل کیا گیا ہو، انہیں معاوضہ دینے جانے کی شرط رکھی۔ اس ایکٹ کی دفعات میں یہ تھا کہ جن کاشتکاروں کو اس سے پہلے مالکانہ اور قابضانہ حقوق دینے گئے ہوں وہ اس وقت تک رہیں گے جب تک کہ زمیندار اس کا فیصلہ اپنے حق میں عدالت سے حاصل نہ کرے۔ ایکٹ نے اس کی بھی وضاحت کی کہ کاشتکار کے کرایہ میں اس وقت تک اضافہ نہ کیا جائے جب تک عدالت اس سلسلے میں کوئی فیصلہ دے۔ لیکن اس کی آخری دو دفعات ایسی تھیں کہ جنوں نے زمینداروں کے مفاولات کا تحفظ کیا یعنی کسی کو محض ایک خاص مدت تک زمین کاشت کرنے کی وجہ سے قابضانہ حقوق نہیں مل سکتے تھے۔ دوسرے ایسے قابض کاشتکاروں کو معاوضہ دینے کے بعد بے دخل کیا جا سکتا تھا۔ (28)

جب کرایہ (Rent) میں اضافہ کیا گیا تو اس کی وجہ سے صوبہ کے مختلف علاقوں میں مزید پیچیدگیاں پیدا ہوئیں۔ جب قیتوں میں اضافہ ہوا تو منطقی طور پر کرایہ کی شرح بھی بڑھ گئی۔ مثلاً اندازہ لگایا گیا کہ جالندھر ڈسٹرکٹ میں 1872ء اور 1873ء میں کرایہ کی شرح دو گنی ہو گئی۔ چونکہ کاشتکاروں کی مالی حالت اس قابل نہیں تھی کہ وہ زمینداروں کے مطالبات پورے کر سکیں۔ اس لئے عدالتوں میں کرایہ کے مقدمات کی تعداد بڑھ گئی۔ ان عدالتی کارروائیوں میں آشر زمینداروں نے قانونی جنگیں جیتیں۔ جنوب مشرق کے ڈسٹرکٹوں میں جہاں زمیندار اور کاشتکار رشتہ داریوں میں جڑے ہوئے تھے، کرانے کے اضافے نے ان کے تعلقات کو بگاڑ دیا۔ جب یہ ادائیگی نہیں ہوتی تھی تو کاشتکاروں کو بے دخل کر دیا جاتا تھا۔ اس قسم کے واقعات پورے صوبے میں 1870ء کی دہائی میں کم

و پیش ہر علاقہ میں پیش آئے۔ (29)

لیکن جنوب اور وسط کے ڈسٹرکٹوں میں جہاں آبادی کم تھی اور کاشتکاروں کی تعداد بھی کم تھی، وہاں کرایہ کے اضافہ کو کٹنول کیا گیا۔ مثلاً ملتگیری کے علاقے میں کاشتکار ہر وقت دوسری جگہ جانے کے لئے تیار رہتے تھے۔ جب بھی راوی میں سیالاب کا خطرہ ہوتا تو یہ زینین چھوڑ کر چلے جاتے تھے۔ اس لئے زمیندار خوفزدہ رہتے تھے کہ کاشتکار زمین کو چھوڑ کر نہ چلے جائیں۔ انہیں روکنے کے لئے یہ ان سے کم کرایہ وصول کرتے تھے۔ اس کے بر عکس راولپنڈی اور جملہ کے علاقوں میں رواج کے مطابق کرایہ دیا جاتا تھا جو کہ مقرر تھا اور تمام کاشتکاروں کے لئے یکساں تھا۔ یہ علاقے بھی جائزہ اور قانون کی پیچیدگیوں سے کچھ حد تک محفوظ تھے۔ (30)

اس میں کوئی شک نہیں کہ قانون مزارعین (Tenancy Act) نے زمینداروں کو زیادہ اختیارات دیئے اور اس کے ذریعہ سے حد بندی کی پالیسی کو بے رحمانہ طریقے سے نافذ کیا گیا۔ اگرچہ برطانوی حکومت کا یہ مقصد تھا کہ حکومت کی سرپرستی میں نظام سرمایہ داری کو قائم کیا جائے مگر اس کوشش کے نتائج ایک جیسے نہیں نکلے۔ پنجاب ہندوستان کا وہ صوبہ بن گیا تھا جہاں سب سے زیادہ زرعی پیداوار ہوتی تھی مواصلات اور نری نظام کی ترقی کی وجہ سے پنجاب کو لوٹیلیں معیشت میں سب سے زیادہ حصہ دے رہا تھا۔ لیکن ایک مرتبہ جب کو لوٹیلیں سرمایہ داری اپنے طور پر محکم ہو گئی تو پھر اس نے صرف ان گروپوں کی سرپرستی کی جن سے اس کو فائدہ تھا۔ اور جو تبدیلی کے عمل میں اپنی پوزیشن کو برقرار رکھے ہوئے تھے۔ اس نظام کے تحت جن لوگوں نے فائدہ اٹھایا وہ زمیندار اور سود خور (Money Lenders) تھے اور اس کے نتیجہ میں کسانوں کو زبردست مشکلات کا سامنا کرنا پڑا۔ کیونکہ حکومت لگان نقدی کی صورت میں چاہتی تھی اور عدم ادائیگی کی وجہ سے بڑی تعداد میں کسانوں کو اپنی زمین سے محروم ہونا پڑا۔

زمین کی فروخت اور رہن رکھنے کی آزادی کی وجہ سے منڈی میں زمین کی خرید و فروخت کے سودے ہونے لگے۔ اور زمین کو فروخت اور رہن رکھنے کے واقعات

تیزی سے پیش آنے لگے۔ اسی دوران ریونیو کی وصولی اور مختلف اقسام کے نیکسوں کی وجہ سے کسانوں پر بھاری مالی بوجھ پڑا۔ اگرچہ دیکھا جائے تو سکھوں کے عمد کے مقابلے میں نیکسوں کی شرح کم تھی، مگر فرق یہ تھا کہ ان کی وصولی میں سختی ہوتی تھی اور توقع کی جاتی تھی کہ کسان فوری طور پر ان کی ادائیگی کریں۔ دوسرے یہ کہ منڈی میں زرعی پیداوار کی قیمتیں مقرر تھیں، اس سلسلہ میں یہ نہیں دیکھا جاتا تھا کہ فصل اچھی ہوئی یا خراب، پیداوار کم ہوئی یا زیادہ۔ تیسرا بات یہ تھی کہ سماجی رواج ایسے تھے کہ جن میں کسانوں کو اپنی آمدنی سے زیادہ خرچ کرنا پڑتا تھا۔ جیسے شادی بیانہ کے موقعوں پر کسان کو پیسے کی سخت ضرورت ہوتی تھی۔ چونکہ وہ اپنی آمدنی سے بچا تو سکتا نہیں تھا اس لئے اسے سود خور سے قرض لینا پڑتا تھا اور اس کے عوض زمین رہن رکھنا ہوتی تھی۔ اور یہ ایک ایسے چکر کی صورت اختیار کر گیا کہ کسان اور زراعت کو نقصان پہنچا۔ (31)

کسان کے لئے قرض لینے کا واحد ذریعہ دیبات کا بنیا سود خور ہوتا تھا۔ اس لئے زمین کی خرید و فروخت میں سب سے زیادہ منافع حاصل کرنے والا یہی طبقہ تھا۔ اگرچہ نوآبادیات سے قبل بھی سود خوروں کا طبقہ موجود تھا مگر اس زمانہ میں گاؤں کی برادری کے اثر و رسم کی وجہ سے اس کا کوار محدود تھا۔ اس وقت زمین کا تبادلہ صرف گاؤں کو ہوتا تھا۔ اگر کسان پر قرضہ چڑھا ہو تو سود خور کے پاس کوئی ایسا ذریعہ نہیں تھا کہ وہ اس سے کسی دوسری شکل میں قرض وصول کرے۔ یا سود خور ڈنڈے کے زور پر قرض وصول کرنے کی کوشش کرتا تھا مگر اس میں بھی برادری کا عمل و خل ہوتا تھا۔ سود خور کے پاس کوئی قانونی اور سیاسی اختیارات نہیں تھے کہ وہ قرض دار سے پیسے جبراً وصول کرے۔ مگر بیسویں صدی کے آتے آتے حالات نے پلٹا کھایا اور صورت حال بدلتی شروع ہو گئی جس میں سود خور کی پوزیشن مضبوط ہوتی چل گئی کیونکہ سود کی شرح مقرر نہ تھی اس لئے اکثر موقعوں پر تو یہ 25 فیصد تک ہو جاتا تھا۔ اس قدر زیادہ شرح کی وجہ سے معمولی رقم بھی چند سالوں میں بڑھ کر کئی گناہ ہو جایا کرتی تھی۔ اور اکثر سود خور دھوکے اور فراؤ سے رقم کو بڑھا لیتے تھے اور قانون کے ذریعہ اپنے مفادات کا تحفظ

کرتے تھے۔ میٹکاف نے ان کے بارے میں لکھا ہے: ”سود خوروں کو عدالت سے تحفظ ملتا تھا، کیونکہ عدالت معاہدہ اور آزاد تجارت کے اصول کی پابندی کرتے ہوئے ان کے حق میں فصلہ دیتی تھی۔“ (32)

1865ء اور 1884ء کے درمیان تقریباً 40 فیصد زمین کی فروخت بڑھ گئی۔ 1864ء سے بعد عدالتوں میں زمین کے مقدمات کی تعداد میں اضافہ ہو گیا تھا۔ 1866ء سے 1874ء تک اوسٹا ”231,000 ایکڑ زمین سالانہ رہن رکھی جاتی تھی۔ 1873ء سے پنجاب حکومت نے اس کا ریکارڈ رکھنا شروع کیا کہ کون سی زمین زراعتی طبقہ کو منتقل ہوئی اور کون سی غیر زراعتی کو۔ اس پوری کارروائی میں سود خوروں کا طبقہ وہ تھا جس کے پاس سب سے زیادہ رہن شدہ زمین تھی۔ اب تک یہ ہوتا تھا کہ یا تو زمین کو رہن رکھ دیا جاتا تھا اور رہن رکھنے والا اس پر قبضہ کر لیتا تھا۔ یا زمین رہن دینے والے کے پاس ہی رہتی تھی اور وہ زمین کے ایک حصہ کے منافع سے قرض ادا کرتا تھا۔ لیکن 1870ء کی دہائی سے رہن رکھنے کا ضابطہ بن گیا۔ اگر رہن رکھنے والا ایک خاص مدت میں اپنا قرضہ ادا نہیں کرتا تھا تو رہن شدہ زمین کو فروخت شدہ سمجھا جاتا تھا۔ اور یوں کاشتکار کو زمین سے ہاتھ دھونا پڑتا تھا۔ (33)

زمین کی فروخت اور رہن رکھنے کے سلسلے میں کولوئیل حکومت نے قوانین بنائے تھے۔ کولوئیل قانون کے تحت کسان کو اجازت تھی کہ وہ زمین فروخت کر سکتا تھا۔ ساہوکار عدالت کی مدد سے اپنی قرضے اور سود کی رقم حاصل کر سکتا تھا۔ ساہوکار ان حالات میں یہ بھی کرتے تھے کہ اپنے سماجی رتبہ کو بڑھانے کی خاطر زمینوں کے کاروبار میں سرمایہ کاری کرتے تھے۔ زمینوں میں قیمتیں بڑھنے کی وجہ سے یہ ایک منافع بخش تجارت تھی۔ مثلاً کے طور پر 1870ء اور 1871ء میں ایک ایکڑ قابل کاشت زمین کی قیمت 15 روپے تھی جو کہ 1900-1901ء کے درمیان بڑھ کر 77 روپے ہو گئی یعنی 413 فیصد کا اضافہ ہوا۔ (34)

برطانوی افران دیساتی قرضوں کے اس چکر سے غافل نہ تھے۔ ان کے اکثر اعلیٰ عمدیداروں نے اس مسئلہ کا گمراہی سے جائزہ لیا۔ جس میں خاص طور سے ٹھوربرن

(S.S. Thorburn) کا نام قابل ذکر ہے جس نے انیسویں صدی کے آخر میں (1870ء) قرضوں کے بارے میں تحقیقات کیں اور ما کلم ڈارلنگ جس نے اس موضوع پر 1920ء اور 1930ء کی دہائیوں میں لکھا۔ دونوں اس بات پر متفق تھے کہ قرضے کی اصل وجہ زمین کو فروخت کرنے کا حق تھا۔ یہ وہ حق تھا کہ جو کولونیل دور میں کسانوں کو دیا گیا تھا۔ ڈارلنگ کے کہنے کے مطابق اس نتیجے میں زمین کی قیمتیں بڑھ گئیں۔ مالکانہ حقوق رکھنے والے کاشتکاروں نے قرضہ لینے کی غرض سے اس کو آسان جانا اور نقدی کے عوض زمین فروخت کرنا شروع کر دی۔ لیکن وہ جو پیسہ بطور قرض لیتے تھے وہ غیر پیداواری اخراجات میں خرچ ہو جاتا تھا اور اس سے کوئی منافع بخش کاروبار نہیں کیا جاتا تھا۔ (35)

بھر حال اس صورتحال نے انگریزوں کو ہوشیار کر دیا کیونکہ یہ ان کے ذہن میں تھا کہ شمال مغرب کے صوبہ جات میں 1857ء کی بغاوت کی ایک اہم وجہ وسیع طور پر زمینوں کا انتقال تھا اور جن کا انتظام عدالتون کے ذریعہ کیا جاتا تھا۔ لیکن مسئلہ کی طرف قانونی فیصلہ کرنے میں حکومت کو تمیں سلسلہ لگ گئے اور جب Thorburn اور R.E. Egerton نے حکومت کی اس سمجھیں مسئلہ کی طرف توجہ کرائی تو ان کے نظر نظر کو رد کرتے ہوئے یہ کہا گیا کہ زمین کی فروخت کی آزادی ”مقابلہ کے لئے ایک فطری عمل ہے، اس لئے اس کو برقرار رکھنا ضروری ہے۔“ (36)

لیکن جب زمین کا ٹرانسفر خطرناک حد تک بڑھ گیا تو 1900ء میں پنجاب Alienation Land Act اور 1913ء میں Pre-emption Act کے گئے۔ Alienation کی تین دفعات تھیں: زمین کو ڈسٹرکٹ افسر کی اجازت کے بغیر فروخت کرنا منع کر دیا، لیکن اگر اجازت لے لی جائے تو اس صورت میں اس کی فروخت یا مستقل طور پر منتقل کرنے کی اجازت تھی۔ دوسرے یہ کہ وقتی طور پر فروخت کرنے کی دو شرائط تھیں: اس قسم کا رہن کہ اصل جائزداد کو نقصان نہ پہنچے، بلکہ اس سے منافع حاصل کیا جائے اور 15 سال کے بعد اسے واپس مالک کے حوالے کر دیا جائے۔ دوسرے یہ کہ عام رہن کی زمین کو حق استفادہ (Usurfuctuary) رہن میں تبدیل کر

دیا جائے۔ تیرے یہ کہ اس ایکٹ کا نفاذ پورے صوبے میں ہو گا۔ مزید یہ کہ لوکل گورنمنٹ کو وسیع اختیارات دیئے گئے کہ وہ یہ تعین کرے کہ اس ایکٹ کے تحت کس طبقہ کو ”غیر راعی“ قرار دیا جائے۔ (37)

1900ء کا ایکٹ اپنے اندر سیاسی مقاصد رکھتا تھا تاکہ اس کے ذریعے روایتی زراعتی طبقہ کے سلط کو قائم رکھا جائے۔ یعنی زمینداروں کے اثر کو کمزور نہ کیا جائے۔ خاص بات یہ تھی کہ ان اقدامات کے ذریعے حکومت ایسے تمام اندیشوں کو ختم کرنا چاہتی تھی کہ جس میں زمینداروں کی مخالفت یا بغاوت کے امکانات ہوں۔ کیونکہ زمینداروں کا یہ طبقہ فوج کے لئے ریکروٹ (Recruit) بھی میا کرتا تھا۔ (38)

الی نیشن ایکٹ (Alienation Act) نے ایک متضار یعنی (Paradoxical) حالت پیدا کی ایک طرف تو برطانوی حکومت نے 50 سال پلے بھی جائداد کو قائم کیا اور یہ ایکٹ اس قانونی حق کو روک رہا تھا کیونکہ زمین کی خرید و فروخت اب ڈسٹرکٹ افسر کی اجازت پر ممکن تھی نہ کہ مارکیٹ کی منطق پر۔ سیاسی مفادوں نے مارکیٹ کی منطق پر فتح پالی تھی بقول میثکاف سربراہ اور مطلق العنان حکومت کے لئے ضروری تھا کہ وہ روایتی، دہماتی معاشرہ کا تحفظ کرے۔ (39)

لیکن حکومت کی اس قانونی دخل اندازی کے باوجود کسانوں کی بے دخلی کا سلسلہ جاری رہا۔ یہی بات Pre-emption Act کے لئے درست تھی جس کا مقصد بھی یہ تھا کہ گاؤں کی برادری کو تاجری کے حملوں سے بچالا جائے اس میں یہ دفعہ رکھی گئی کہ اگر زمین کو فروخت کرنا ہو تو برادری کے اراکین کو خریدنے کا پہلا حق ہو گا۔ برطانوی حکومت نے زمینداروں کی پوزیشن کو استحکام دینے کے لئے کئی قانونی تحفظات دیئے۔ یہ دونوں قوانین ان کے حق میں جاتے تھے جن میں ہندو، سکھ اور مسلمان زمیندار شامل تھے۔ کورٹ آف وارڈز (Courts of Wards) کے ذریعے تبلاغ وارثوں کی جائداد کا انتظام کیا جاتا تھا۔ 1918ء میں Maynard Commission نے اس بات پر زور دیا کہ زراعت سے متعلق لوگوں کو حکومت کے معاملات میں شریک کیا جائے۔ لہذا اس سفارش کے پیش نظر ایکٹرا اسٹٹنٹ کمشنز میں ان کی

نماہنگی کی شرح بدها کر 40 سے 50 فیصد کر دی گئی۔ تحصیل دار اور نائب تحصیل دار میں 42-66 فیصد اور منصف کے عمدوں پر 29-66 فیصد کا اضافہ ہوا۔ جب حکومت کی جانب سے زمینداروں کی اس انداز میں سرپرستی کی گئی تو ان کی سیاسی حیثیت اور مضبوط ہو گئی۔ (40)

اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ کولونیل انتظامیہ زمینداروں کے حمایت کو اپنے لئے انتہائی ضروری سمجھتی تھی۔ Alienation Act کے بعد 1929ء میں نہری پالی شرح بھی ان کے لئے کم کر دی گئی اور اس کو شری ٹیکسوں سے پورا کیا گیا۔ حکومت کی سرپرستی اور حمایت کے نتیجے میں پہلی جنگ عظیم کے سالوں میں زمینداروں اور زراعتی طبقوں میں خوش حالی کی لہر آئی۔ لیکن 1929ء کے ذریعہ سے زراعتی قیتوں میں کمی آئی تو ایک بار پھر انہوں نے قرض لینے شروع کر دیئے۔ اور پھر سے یہ خوف پھیل گیا کہ سود خوروں کے ہاتھوں کاشتکار اور چھوٹے زمیندار اپنی زمینیں نہ کھو بیٹھیں۔ 1920ء کی دہائی میں قیمتیں اس قدر گر گئیں کہ زمیندار لگان دینے کے قابل نہیں رہے۔ اس صورت حال سے نئے کے لئے PLC نے جہاں زمینداروں کی اکثریت تھی اپنے تحفظ کے لئے "فرا" ہی The Punjab Court, Fees Bill Moneylenders Bill پاس کئے۔ (41)

لیکن سود خوروں کے ہاتھوں زمین کی فروخت کے یہ طریقہ کار و قتی اور محدود رہے، کیونکہ سود خوروں نے اپنی تجارت کو جاری رکھا اور بڑی ہوشیاری کے ساتھ قانونی کمزوریوں کو اپنے مفاد میں استعمال کیا۔ انہوں نے 15 سال کے طویل مدت کے لئے زمین کو اس شرط کے ساتھ رہن لیتا شروع کر دیا کہ رہن کے معاملہ کا دوبارہ سے اجراء ہو سکتا ہے۔ اس ایکٹ کی دفعات کو انہوں نے اس طرح بھی اپنے حق میں استعمال کیا کہ زراعتی خاندانوں میں شادیاں کرنی شروع کر دیں تاکہ اس طرح سے وہ زراعتی بن کر زمین خرید سکیں۔ انہوں نے "بے نامی" کے طریقہ کو دریافت کیا کہ جس میں کوئی زمیندار زمین خرید کر اسے غیر زراعتی شخص کو منتقل کر دیتا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ خود زمینداروں میں سود خوروں کا ایک طاقتور گروہ پیدا ہو گیا۔ (42)

برطانوی حکومت نے اپنی پالیسی کے ذریعے اس بات کی ضرور کوشش کی کہ کاشتکاروں میں ایک درمیانی طبقہ پیدا ہو کہ "Enterprising" جو ہو۔ لیکن نوآبادیاتی نظام میں مختلف صورتحال پیدا ہو گئی۔ زمینداروں کا ایک ایسا مraudatی طبقہ پیدا ہوا جس کو زمین سے کسانوں کو بے دخلی اور کرایہ کو بڑھانے کا حق حاصل تھا۔ اور یہ حق اسے قانونی فریم و رک میں ملا ہوا تھا۔ زمینداروں کا یہ طبقہ بہت کم حالات میں کاشت کرتا تھا۔ عموماً لگان اور زراعتی نیکس دینے کا بوجھ عام کاشتکار پر تھا۔ جو زرعی پیداوار کرتے تھے وہ مالی طور پر اس قدر دبے ہوئے تھے کہ وہ کسی قسم کی ایجادوں کرنے کے قابل نہیں تھے۔ اس کے بر عکس زمیندار کے پاس دولت اور مراعات تھیں اس لئے انہیں کسی تبدیلی یا نئی ایجادوں کی ضرورت نہیں تھی۔ چونکہ زمیندار سودی کاروبار میں بھی ملوث تھے اس لئے تجارت میں سرمایہ کاری کر کے وہ کسی قسم کا خطرہ مول لیتا نہیں چاہتے تھے۔

اس تبدیلی کا ایک اور اثر یہ بھی ہوا کہ اب کاشتکار مارکیٹ کی ضرورت کے لئے فصلیں اگانے لگا اور اپنی ضروریات کی روایتی فصلیں ختم ہو گئیں۔ اس سے زمین کی زرخیزی بھی متاثر ہوئی کسان کی غذا اور زندگی کا انداز بھی متاثر ہوا۔ جیسا کہ ست سرکار نے کہا ہے "کسان نے اس طرح تکلیف اٹھائی جیسی کہ جدید سرمایہ دارانہ نظام میں اٹھائی پڑتی، لیکن نوآبادیاتی نظام کی تکلیف کا کوئی نتیجہ نہیں نکلا۔"

نوآبادیاتی نظام سے پہلے حکمران اپنے امراء کو ان کی خدمات کے صلے میں جاگیریں دیا کرتے تھے جس کی وجہ سے سپرست اور ماتحت کا رشتہ قائم ہوتا تھا۔ اس کے بدله میں ماتحت اپنے سپرست سے وفاداری ظاہر کرتا تھا لیکن نوآبادیاتی دور میں جب نجی جاندار کا ادارہ قائم ہوا تو جاندار کا حق کمپنی یا کولوئیل حکومت کی جانب سے انہی کو دیا گیا جنہوں نے حکومت کے ساتھ تعاون کیا تھا۔ اگرچہ دیکھنے میں دونوں طریقوں میں ایک فرق ضرور تھا لیکن اس کی اصل روح ایک ہی تھی یعنی سپرست اور ماتحت کے درمیان وفاداری کی بنیاد پر رشتہ کو مضبوط رکھنا۔ یہ تبدیلی روایتی تسلسل کی ایک دوسری شکل تھی۔

نوآبادیاتی حکومت نے اقتدار میں آنے کے بعد قدیم اور روایتی نظام کو فوراً "تبديل نہیں کیا بلکہ وہ نظام جو کہ اخباروں صدی میں مغل زوال کے بعد علاقائی ریاستوں میں پوری توانائی اور تسلسل کے ساتھ قائم تھا اسی کو اختیار کیا۔ اور کمپنی سے پہلے سے موجود تجارت اور کاروبار میں ان تمام ذرائع اور طریقوں کو اپنالیا جو کہ ہندوستانی معاشرے میں موجود تھے اور اکثر و پیشتر اپنی فوجوں کو ہندوستانی ریاستوں کو اوہار دے کر اس سے منافع حاصل کرتے تھے۔

ہندوستان کے طبقہ اعلیٰ نے نوآبادیاتی نظام اور اس کی روایات اور اواروں کو محض تمثیلی کی حیثیت سے تسلیم نہیں کیا بلکہ ان کے قیام اور ترقی میں برابر کا حصہ لیا۔ اور اس کے ابتدائی سالوں میں ان کی انتظامیہ، قانون اور تعلیم میں برابر کے شریک رہے۔ جنوبی ہند میں برہمن اور شملی ہند میں مغل امراء نے کمپنی کی ملازمتیں اختیار کر کے اپنی سماجی حیثیت اور مراعات کو باقی رکھا اور اس طرح نوآبادیاتی دور میں بھی روایتی تسلسل کو برقرار رکھا۔ اور اس کو انسیوین صدی کے آخر میں جا کرنے سیاسی شعور کے ساتھ نچلے طبقوں نے چیلنج کیا۔ تسلسل اور تبدیلی کے درمیان یہ اتار چڑھاؤ اور نشیب و فراز پورے نوآبادیاتی دور میں جاری رہا۔ ظاہری طور پر بہت سے ادارے اور روایات تبدیلی کا یقین دلاتے ہیں لیکن ان کے اندر پرانی روح توانائی کے ساتھ موجود رہتی ہے۔

## Reference

1. For a discussion of colonialism's influence on cultural production and for the demonstration of the complicity of knowledge and power see Bernard S. Cohn, *Colonialism and its Forms of Knowledge, The British in India* (Delhi: OUP, 1997) and Nick Dirks, ed. *Colonialism and Culture* (Ann Arbor: The University of Michigan Press, 1992).

2. Bernard S. Cohn, 'Law and the Colonial State' in Cohn, *Colonialism and its Forms of knowledge*, pp. 60-5.
3. Nick B. Dirks, 'From Little King to Landlord: Colonial Discourse and Colonial Rule' in Dirks, *Colonialism and Culture*. The paradox of change and continuity has been addressed by Dirks in the institutional framework of law in Tamil Nadu, where colonial legislation helped sustained the colonial structure of landholding and did not completely eradicate the cultural tradition of gift of land, which assumed the form of alienation.
4. Mustafa Kamal Pasha, *Colonial Political Economy, Recruitment and Underdevelopment in the Punjab* (Karachi: OUP, 1998) p. 163.
5. Andrew J. Major, *Return to Empire, Punjab under the Sikhs and British in the Mid Nineteenth Century* (Karachi: OUP, 1996) pp. 152-3.
6. Ibid., p. 184.
7. Ibid., p. 190.
8. Pasha, pp. 26-7.
9. Ibid., pp. 35-8.
10. N. G. Barrier, *The Punjab Alienation of Land Bill of 1900* (Duke University: Program in Comparative Studies on Southern Asia, 1996) p. 7.
11. Satya M. Rai, *Legislative Politics and Freedom Struggle in the Punjab 1897-1947* (New Delhi: Indian Council of Historical Research, 1984) p. 11.
12. Loyld Rudolph and Susanne Rudolph, *The Modernity of Tradition, Political Development of India* (New Delhi: Orient Longman, 1999) p. 255.
13. Prakash Tandon, *Punjabi Century 1857-1957* (New York 1961) qtd. in Barrier, p. 8.
14. Pasha, p. 164.
15. Bernard S. Cohn, *The Anthropologist among the Historians and Other Essays* (New Delhi: OUP, 1990) p. 468.

16. Himadri Banerjee, *Agrarian Society of the Punjab 1849-1901* (Delhi: Manohar, 1982) pp. 77-8.
17. Ibid., pp. 78-9.
18. Major, p. 161.
19. Banerjee, p. 80.
20. Major, p. 157.
21. Banerjee, p. 81.
22. Ibid., pp. 83-5.
23. Major, p. 163.
24. Banerjee, p. 142.
25. Ibid., p. 143.
26. Ibid., p. 145.
27. Ibid., p. 147.
28. Ibid., p. 148.
29. Ibid., pp. 149-55.
30. Ibid., pp. 157-8.
31. Barrier, pp. 9-12.
32. Quoted in Pasha, p. 172.
33. Barrier, p. 13.
34. Pasha, p. 174.
35. Ibid., p. 175.
36. Barrier, pp. 18-9.
37. Ibid., p. 47.
38. Pasha, p. 175.
39. Quoted in Pasha, p. 176.
40. Ian Talbot, *Punjab and the Raj 1849-1947* (New Delhi: Manohar, 1988) p. 57.
41. Ibid., pp. 83-4.



ایک روزہ تاریخ کا فریض کے سامنے

# پنجاب کی صوفیانہ تاریخ پر ایک نظر

قاضی جاوید

مجھے پنجاب کی انشکچول تاریخ سے متعلق چند باتیں کہنی ہیں۔ یہ تاریخ ایک ہزار سال کو محیط ہے اور وہ یونان جیسی ولولہ انگلیز نہ سی، لیکن محض زمانی طوال بھی اس کو بیس پچھیں منتوں میں سمینے کو محل بنا دیتی ہے۔ اس لئے میں بہت سے اہم معاملات اور نکات کا محض پاسنگ حوالہ ہی دے سکوں گا۔ ممکن ہے کہ بعد میں جو بحث ہو، اس میں یہ نکات زیادہ وضاحت سے سامنے آسکیں۔

دوسری بات یہ ہے کہ میں نے اس مضمون میں محض مسلم زمانہ سامنے رکھا ہے۔ پنجاب کی ذہنی تاریخ اس زمانے سے بہت پیچھے تک جاتی ہے۔ پنجاب کے معاملات کو مجھ سے زیادہ عزیز رکھنے والے دوستوں کا دعویٰ ہے کہ رُگ وید، پنجاب میں مرتب ہوئی۔ اور یہ کہ وہ دنیا کی پہلی کتاب ہے جو ہم تک پہنچی ہے۔ یہ دعویٰ مان لیا جائے تو، خواتین و حضرات، ہم بہت سی صدیاں پیچھے تک جا سکتے ہیں۔ تاہم میں یہ ممکن ان دوستوں کو سونپتا ہوں، جو مجھ سے زیادہ ہمت والے ہیں۔

تیسرا بات یہ ہے کہ جو زمانہ میں نے پیش نظر رکھا ہے، اس میں پنجاب کی کم و بیش تمام ذہنی کاؤشوں کا اظہار تصوف کے انداز اور اصطلاحوں میں ہوا ہے۔ تصوف فریم آف ریفرنس تھا اور اس کی اصطلاحیں ہی اظہار کا دستیاب اور سماجی لحاظ سے قابل قبول و سیلہ تھیں۔ اس لئے آپ آسمانی سے اس مضمون کو پنجاب کی صوفیانہ فکر کی تاریخ کا عنوان بھی دے سکتے ہیں۔

چوتھی بات یہ ہے کہ تصوف کو مذہب کی کوئی ذیلی شاخ یا اس کی کی تحریک نہ سمجھا جائے۔ تصوف، خصوصاً وحدت الوجود کے تصور Spiritualizatin

اور مکاشفہ پر مبنی تصوف، اپنی ماہیت کے حوالے سے مذہب کی ضد antitheses ہے۔ معالله یہ ہے کہ خدا انسان self alienated being ہے۔ یہ اصطلاح میں نے ابتدائی مارکس اور فویر بلخ کے دیئے ہوئے مفہوم میں استعمال کی ہے۔ تصوف اس self alienation کو dealienate کرتا ہے یوں انسان کی خود بیگانگی ختم ہوتی ہے۔ وہ اپنی ذات میں لوٹ آتا ہے۔ لیکن اس واپسی سے مذہب کی سب سے مضبوط یعنی نفیاتی اسas ٹوٹ چھوٹ جاتی ہے۔ اس لئے تصوف لازماً "مذہب سے الگ تحریک ہے۔ مثبت حوالہ چاہئے تو اس کو humanistic کہہ لجھئے، گو کہ مجھے خدا ہے کہ یہ اصطلاح مکمل مفہوم نہ دے گی۔ خیرگری بصیرت رکھنے والے علمائے دین کو تصوف کی اس پوشیدہ حقیقت کا شعوری، جبلی یا وجدانی احساس ہمیشہ رہا ہے۔ اس لئے وہ مذہب کے لبادے میں چھپے ہوئے اہل خالقہ کو شک و شبہ کی نظرؤں سے دیکھتے رہے ہیں۔

پانچویں بات یہ ہے کہ زمانہ قدیم سے پنجاب کے رہنے والوں کو مذہب سے بے نیاز سمجھا جاتا رہا ہے۔ رگ وید میں ان لوگوں سے متعلق زیادہ مشہور ہونے والا حوالہ یہ ہے کہ یہ لوگ "تیکی کے باگی" ہیں۔ گزشتہ دس صدیوں میں مسلم پنجاب نے قدم بے نیازی کی یہ کیفیت قائم رکھی۔ اس کا ادب، اس کی شاعری، اس کے ہیرو، لوگ کہانیوں اور داستانیں، کم از کم قرون وسطی (Middle ages) کے مفہوم میں سکور رہی ہیں۔

یہ بات عجیب سی لگتی ہے۔ کیونکہ آج کے زمانے کا پنجاب جنوبی ایشیا میں سب سے زیادہ متعصب مذہبی خطہ ہے۔ جدید زمانے میں مذہب کے نام پر دنیا کے کسی حصے میں اتنا خون نہیں بیلایا گیا جتنا پنجاب میں بہا ہے۔ یہ کلیا کلپ کیسے ہوتی؟ کس حداثے نے پنجاب کی سائیکل بدل دی؟ خواتین و حضرات کم از کم ہم لوگوں کے لئے یہ اہم سوالات ہیں۔ لیکن یہ ان کو موضوع بحث بنانے کا موقع نہیں ہے۔ تو آئیے پنجاب کے صوفیانہ فکر تاریخ پر ایک نگاہ ڈالیں۔

پنجاب میں صوفیانہ فکر کی ابتداء اس وقت ہوئی جب کہ مسلم دنیا میں آزاد خیالی، تخلیقی ذہن اور تہذیب افراقوتوں کے خلاف فضا تیار ہو چکی تھی۔ اور جب مذہبی

قانون کی راہ سے ہٹنے والے تصوف کو قابو میں رکھنے کے لئے شدود کا استعمال ضروری مان لیا گیا تھا۔ 1931ء میں باغیانہ طرز فکر و عمل کی وجہ سے منصور بن حلاج کا خون بھایا گیا۔ یہی وہ نشانہ تھا کہ جب امام غزالی اور سید علی ہجویری نے جنم لیا۔ امام غزالی نے تخلیقی فکر کو مذہبی حدود میں رکھنے پر نور دیا۔ اگرچہ ہم یہ کہ سکتے ہیں کہ انہوں نے اعتدال پسندی کا سبق دیا اور درمیانی راہ کو ایک باقاعدہ نظریہ کی صورت دی۔ مسلم دنیا کی ذہنی، شفافی اور سماجی تاریخ پر اس امام کے اثرات دور تک محسوس کئے گئے ہیں۔ ان کے چاہنے والے موجود ہیں جو یہ کہتے ہیں کہ امام غزالی نے مسلم دنیا کو یونان اور ہندوستان کے باطل فلسفوں کے سیالاب میں بہہ جانے سے بچا لیا۔ ان کے مخالفین بھی موجود ہیں، جن کا موقف یہ ہے کہ امام غزالی نے مسلم تخلیقی ذہن کا گلاہیش کے لئے گھوٹ دیا اور وہ اس ذہن کی موت کے ذمہ دار ہیں۔

یہ ایک دچکپ فساد ہے۔ جیسا کہ عموماً ہوتا ہے۔ اس میں دونوں جانب سے دلائل دیئے جاسکتے ہیں۔ مگر ہم کو اس کھیل کے سچے سے دور پنجاب کو لوٹا ہے جہاں امام غزالی کے ہم عصر سید علی ہجویری ایک نئی روایت کا سنگ بنیاد رکھ رہے تھے۔ یہ ہندی مسلم فکر کی روایت ہے جو اب ایک ہزار سال تک پھیل چکی ہے۔

غزنی میں پیدا ہونے والے سید علی ہجویری گیارہویں صدی کے اوائل میں سلطان محمود غزنوی کے حملوں کے فوراً بعد لاہور پہنچے تھے اور اسی شر میں انہوں نے اپنی شرہ آفاق کتاب "کشف الحجب" لکھی جو مسلم تصوف کی پہلی حکیمانہ تصنیف ہے۔ اس زمانے کے پنجاب کی سیاسی صورت حال صوفیانہ انحراف پسندی کے رجحان کی حوصلہ ملکنی کا تقاضا کرتی تھی۔ اس انحراف پسندی کے سوتے ہندو اور بدھ روایتوں سے پھوٹے تھے، لہذا اس کا فروغ نئے فاتح مسلم حاکموں کے لئے پسندیدہ نہ ہو سکتا تھا۔ ہندو مسلم تضادات شدید تھے اور لازم تھا کہ مسلمان زندگی کے مختلف پہلوؤں میں اپنی انفرادیت اور بالادستی قائم رکھیں۔ صوفیانہ انحراف پسندی کا ایک اور منبع اسلامی اثرات تھے۔ دسویں اور گیارہویں صدیوں کے پنجاب میں یہ اثرات خاصے نمایاں تھے۔ محمود غزنوی نے اسلامی اثرات کے علاقوں کو نشانہ بنایا تھا۔ اس نشانہ بازی کو مذہبی جواز

دینے کے لئے اس اعلیٰ عقائد پر سخت نکتہ چینی کی جاتی تھی اور ان کو ناقابل برداشت سمجھا جاتا تھا۔ اس لحاظ سے بھی غزنوی سلطنت میں آزاد خیال تصوف حکمرانوں کے لئے قابل قبول نہ ہو سکتا تھا۔

ان عوامل نے سید علی ہجویری کے فکر اور شخصیت کی تشکیل میں نمایاں حصہ لیا ہے۔ نوجوانی کے ایام میں وہ مم پسند نوجوانوں کی طرح منصور حلاج کے مدار رہے تھے۔ انہوں نے اس باغی صوفی کی شاعری کی شرح بھی لکھی تھی۔ انہوں نے اپنی ایک تصنیف "کتاب فنا و بقا" کا حوالہ دیا ہے۔ یہ کتاب اب دستیاب نہیں ہے۔ تاہم اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ وہ منصور حلاج کے خیالات سے تعلق رکھتی ہو گی۔ منصور حلاج کی رومان انگیز شخصیت کے اثرات خود "کشف المحبوب" میں بھی دیکھے جاسکتے ہیں جس میں اس کا ذکر عزت و احترام کے ساتھ کیا گیا ہے اور اس پر اٹھائے جانے والے بعض اعتراضات کا جواب بھی دیا گیا ہے۔ اس حوالے سے کہا جاسکتا ہے کہ سید علی ہجویری نے ایک باغی کو ولی کا درجہ دے رکھا تھا۔ مگر حالات سید صاحب کو آخر کار اعتدال پسندی کی راہ پر لے آئے۔

"کشف المحبوب" اعتدال پسندی کی کتاب ہے۔ ہم لوگوں کے لئے یہ خوشی کی بات ہے کہ دنیا کے اس حصے میں ایک ہزار سال کی مدت پر پھیلی ہوئی ذہنی روایت کا آغاز اعتدال پسندی سے ہوا۔ سید علی ہجویری بنیاد پرستی کا وقایع کرنا چاہتے ہیں۔ لیکن اس کے ساتھ ہی ساتھ روشن خیالی کے بنیادی مقاصد کو نظر انداز نہیں کرتے۔ وہ شریعت اور طریقت دونوں کی اہمیت کو تسلیم کرتے ہیں۔ اور دعویٰ یہ کرتے ہیں کہ فرد کی روحانی شخصیت کی تکمیل کے لئے دونوں ہی ناگزیر ہیں۔ بارہا انہوں نے اس اصول پر زور دیا کہ شریعت طریقت کے بغیر ادھوری ہے۔ بنیاد پرست مذہبی دانش و راس اصول کی جو بھی توجیہ کریں، اس کا مطلب لازماً یہ ہے کہ محض مذہبی قانون کی پابندی کافی نہیں یوں سید علی ہجویری نے ایک ایسی فکری بنیاد مہیا کر دی جو رواداری، انسان دوستی اور روشن خیالی کے رجحانات کو تقویت دیتی تھی۔ مذہب کی خارجی اور تحریدی پیروی کے بجائے خدا کے ساتھ انسان کے شخصی ربط کو اہمیت دے کر انہوں نے

انسانوں کو روحانی احتمال سے بچانے کی راہ نکل لی۔

یہ راہ آگے کو چلنے والی تھی۔ پنجاب کے لوگوں نے تصوف کو مذہب کی ایک ذیلی شاخ کی حیثیت سے قبول نہیں کیا تھا، بلکہ اس کو مذہب کا مقابل جانا تھا۔ تصوف ان کے لئے ایک ایسا نظام تھا جس سے ان کے روحانی مطالبوں کی تسکین ہو جاتی تھی۔ شاید ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ اسلام کے دینی نظام کے مقابلے میں تصوف زرعی سماج کے ذہنی اور روحانی تقاضوں کے لئے زیادہ موزوں تھا۔ ہر حال سید علی ہجویری کے بعد ان تقاضوں کی تکمیل کے لئے چشتیہ تصوف نے نمایاں حصہ لیا۔ اس کے واجب الاحترام بزرگوں نے مقامی ثقافتی اثرات کو تخلیقی انداز میں قبول کیا۔ انسانوں نے مقامی زبانوں کو اپنایا۔ شاعری اور موسیقی کے لئے گنجائش پیدا کی اور انسان دوستی کا سبق دیا۔

بارہویں صدی کے نصف آخر میں چشتیہ خیالات پنجاب میں پھیلنے لگے تھے۔ اس زمانے میں پنجاب شری تبدیلی کے عمل سے گزر رہا تھا۔ کسانوں اور دوست کاروں کی خاصی تعداد انسان دوست صوفیوں کے حوالے سے دائڑہ اسلام میں داخل ہو چکی تھی۔ دہلی کی مسلم سلطنت مستحکم ہو چکی تھی۔ نئے فوجی و سیاسی مرکز کے قیام اور نئے مذہب کی اشاعت سے پنجاب کے مختلف گروہوں میں البلاغ کا ایک نیا سلسلہ قائم ہوا۔

پنجاب میں چشتیہ تعلیمات کی تحریم بابا فرید الدین مسعود گنج شکر کی صورت میں ہوئی۔ ان کے ذہنی رویوں کی نشاندہی علمتی انداز میں اس واقعہ سے ہوتی ہے کہ جب ایک عقیدت مند نے بابا فرید کو ایک قیچی تختہ میں دنیا چاہی تو انسانوں نے جواب دیا کہ ”مجھے قیچی مت دو کہ میں کائٹے والا نہیں ہوں۔ مجھے سوئی دو کہ میں جوڑنے والا ہوں، ظاہر ہے کہ جوڑنے کی یہ خواہش رائخ الاعتقادی کے رویہ سے متصadem تھی جو کائٹے پر زور دیتی ہے۔

بابا فرید ہندوستان کے وسیع علاقوں میں پھیلے ہوئے چشتیہ سلسلے کے چیف تھے۔ مگر انسانوں نے دہلی میں رہنے کے بجائے ابودھن میں قیام کو پسند کیا۔ ان کی وجہ سے پنجاب کا دور دراز قصبہ ایک اہم ثقافتی، علمی اور روحانی مرکز بن گیا۔ اس میں ایک نئی عوامی ثقافت نشوونما پانے لگی اس میں عقلیت پسندی کے عناصر واضح تھے، کیونکہ بابا

فرید کا کہنا یہ تھا کہ عبادت کا منتهائے مقصود عقل ہے۔ اس کے بغیر عبادت بے معنی اور علم لایعنی ہوتا ہے۔ علم کا منبع عقل ہے۔ عقل ہمہ گیر ہے اور وہ تمام موجودات کا علم دینے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ یہاں تک کہ حقیقت مطلقہ کا علم بھی عقل کے ویلے سے ہی حاصل ہوتا ہے۔ اس سے محروم انسان خدا کی معرفت سے محروم رہتا ہے۔

عقل کو اولیت دینے والے یہ خیالات پنجاب کے ذہن میں زیادہ گرامی تک نہ سا سکے تھے۔ لیکن اس میں شبہ نہیں ہے کہ پنجاب کے ذہن نے انسان دوستی کو پلے باندھ لیا تھا۔ یہ ایک شنری روایات کا تسلسل تھا جو دنیا کے اس حصے میں زمانہ قبل از تاریخ سے چلی آ رہی تھی اور جس کے عاصمر کو ”رگ وید“ میں بھی محسوس کیا جا سکتا تھا۔

ملتان ابودھن سے زیادہ دور نہیں ہے۔ تیرہویں صدی میں جب ابودھن عقل پسندی اور انسان دوستی کا منبع بن رہا تھا، ملتان میں شیخ بہاؤ الدین ذکریا سوروڑی تصوف کی ایک اور روایت کی داغ تبلیغ ڈال رہے تھے جو کئی حوالوں سے بیا فرید کی روایت کا اتنی تھی۔ اس زمانے کے ملتان کے حاکم ناصر الدین قباچہ اور ولی کے سلطان شمس الدین القمش کی باہمی کشمکش میں شیخ بہاؤ الدین ذکریا نے سلطان کا ساتھ دیا تھا۔ کچھ عرصے بعد القمش نے جب قباچہ کو شکست دے دی تو شیخ اور ولی کے حکمرانوں کے درمیان ایک مضبوط تعلق بن گیا۔ ہم کو یاد رکھنا ہو گا کہ یہ تعلق محض سطحی اور ہنگامی نہ تھا۔ حکمران طبقے کو اہل خلافہ کی ضرورت تھی اور دوسری طرف خود سوروڑیہ فکر میں ایسے شیع موجود تھے جو عوام سے دور رہنے، انسانوں کے درمیان مذہبی اور سماجی تقسیموں پر زور دینے اور بالائی طبقوں کی حمایت پر آمادہ رہنے کی تعلیم دیتے تھے۔ وہ صوفیانہ آزاد خیالی کے مخالف تھے۔ مذہبی قانون کی بالادستی کو قائم رکھنا چاہتے تھے۔ رواداری کو ہندی مسلمانوں کے سیاسی اور سماجی مفادات کے لئے نصان وہ سمجھتے تھے اور ہندو مسلم مشترکہ ثافت کا قصور ان کے لئے ناقابل قبول تھا۔

شیخ بہاؤ الدین ذکریا کی وفات کے بعد ان کے صاحبہ زاوے شیخ صدر الدین عارف نے سوروڑیہ مکتب فکر کی ذمہ داری سنبھالی۔ انہوں نے سیاست کے گورکھ دھندوں

سے الگ رہنا چاہا تھا۔ ان کی تعلیم یہ تھی کہ روحلی آدروش کے حصول کا راستہ ایک ہی ہے اور وہ مذہبی قانون کی پابندی ہے۔ عقل کو ان معاملات سے کوئی تعلق نہیں ہے اور وہ صرف اس وقت مفید ثابت ہوتی ہے جب ایمان کی بالادستی کو قبول کرتی ہے۔

پنجاب کی ذہنی تاریخ میں شیخ صدر الدین عارف کی اہمیت اس حوالے سے بھی ہے کہ وہ نہ صرف پنجاب بلکہ ہندوستان میں سب سے پہلے شیخ محی الدین ابن عبلی کے خیالات سے آگاہ ہوئے تھے۔ ملتان میں طویل عرصہ قیام کرنے والے دانش ور شیخ فخر الدین عراقی نے ان کو ان تعلیمات سے متعارف کروایا تھا۔ ملتان سے جانے کے بعد عراقی کو قونیہ میں ابن عبلی کے خلیفہ شیخ صدر الدین قونوی کی صحبت میں رہنے کا موقع ملا تھا۔ وہی انسوں نے اپنی کتاب "المحات" لکھی تھی اور شیخ صدر الدین معارف کو انسوں نے ایک طویل مکتوب بھیجا تھا جس میں شیخ ابن عبلی کے خیالات درج تھے۔ ہم جانتے ہیں کہ یہ خیالات شیخ عارف کی سوچ کو بدل نہ سکے تھے۔ تاہم بعد ازاں انسوں نے پنجاب میں خاصی مقبولیت حاصل کی۔ علمائے دین نے ان کی شدت سے مخالفت کی۔ یہاں تک کہ مسعود بک کو وحدت الوجودی خیالات کی وجہ سے قتل کر دیا گیا تھا۔ یہاں یہ یاد رکھنا چاہئے کہ وحدت الوجودی خیالات ہندوستان سے ہی مسلمانوں تک پہنچتے تھے۔ یہ ایک سندھی دانش ور ابو علی سندھی تھے جنہوں نے بایزید بطائی کو وحدت الوجودی فلسفے کا درس دیا تھا اور ان کے ولیے سے یہ فلسفہ دوسروں تک پہنچا تھا۔ جہاں تک پنجاب کے دانش ورروں کا تعلق ہے، ان میں سے بعض ابن عبلی سے پہلے ہی حسی سلط پر وحدت الوجودی خیالات تک پہنچ چکے تھے، اس لئے جب ان خیالات کو باقاعدہ فلسفیانہ نظام کی شکل دی گئی تو پنجاب میں ان کی مقبولیت کے لئے ذہن تیار تھے۔

حکمرانوں کے ساتھ تعلق کی سروری روایت کو شیخ صدر الدین عارف کے جانشین شیخ رکن الدین ابوالثعث نے جاری رکھا اور اسی سلسلے کے ایک بزرگ محمود جہانیاں جہاں گشت نے اس کو باقاعدہ مذہبی جواز عطا کیا۔ محمود جہانیاں کا انتقال 1384 میں ہوا۔ اس واقعہ کے کچھ عرصہ بعد پنجاب میں بھلکتی تحریک کے اڑات پہنچنے لگے تھے۔ عوای

شقائقِ قتوں کی نمائندگی کرنے والی یہ تحریک انسان دوستی رواداری اور عالمگیر محبت کی بنیاد پر ایک نئی انسانی شفافت کو جنم دینا چاہتی تھی۔ چنگاب کے ذہنی اور شفائقی تاریخ میں اس تحریک کو بہت زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ دو تین صدیوں تک اس کے تندیب افروز خیالات چنگاب کے ذہن پر چھائے رہے اور بعد کے زمانوں میں بھی ان کے اثرات باقی رہے۔ اس تحریک نے چنگاب سے دور جنوپی ہندوستان میں جنم لیا تھا اور گنجانا کے علاقوں سے ہوتی ہوئی وہ چنگاب تک پہنچی تھی اور یہیں اس کو سب سے زیادہ مقبولیت حاصل ہوئی۔ وجہ اس کی بس یہ تھی کہ مختلف نسلی، مذہبی اور لسانی گروہوں کی اس دھرمی پر انسان دوستی اور آزاد خیالی کی وہ فضاضلے سے موجود تھی جو اس تحریک کے پھلنے پھولنے کے لئے سازگار ہو سکتی تھی۔

بھگتی تحریک کا آغاز ہندو دانش وروں نے کیا اور اس نے ملáp کا سبق دیا۔ اس کے بنیادی تصورات تصوف کے چشتیہ اور دوسرے انسان دوست سلسلوں کے بنیادی عقائد سے مختلف نہ تھے۔ اس لئے کئی تجزیہ نگاروں کی رائے یہ ہے کہ بھگتی تحریک ہندوستان پر مسلمانوں کے ذہنی، تہذیبی اور سماجی اثرات کے نتیجے کی حیثیت سے پیدا ہوئی تھی۔ ہندوستانی تندیب پر اسلامی اثرات کا جائزہ لینے والے ڈاکٹر تارا چند اور پروفیسر ہمایوں کبیر کی رائے یہی ہے۔ بعض دوسرے تجزیہ نگار بھگتی احساسات کو قدیم ہندوستان کے ویدک زمانے تک پہنچے لے جاتے ہیں۔ یہ لوگ بھگتی تحریک کو خالص ہندو تحریک قرار دیتے ہیں اور اس پر غیر ہندو اثرات کو تسلیم نہیں کرتے۔ اس ضمن میں نیا کام سمیتا پانڈے کا ہے۔ انہوں نے قدیم ہندو ادب کے مطالعے کے حوالے سے یہ رائے دی ہے کہ بھگتی تحریک کا تعلق مسلم اثرات سے ملانے کا جواز موجود نہیں ہے۔ وہ یہ بھی لکھتی ہیں کہ ڈاکٹر تارا چند نے سنکارا کے خیالات کا جو ربط آٹھویں صدی میں ملا بار میں رہنے والے عرب تاجروں سے ملایا ہے، وہ مغالطہ آمیز ہے۔

اس میں شبہ نہیں کہ بھگتی کی تاریخ ہندو Spiritualization کی تاریخ ہے۔ یہ ایک ایسی تحریک تھی جس نے، مسلم اور مسیحی تصوف کی طرح، ہندو مت کی ظاہری رسم و پرستی کو مسترد کر کے خدا اور انسان کے مابین براہ راست تعلق بنا لایا تھا۔ اس

لخاطر سے یہ واقعی ایک قدیم تحریک ہے۔ یہاں تک کہ ”بھگت“ کا لفظ بعض قدمی ہندو مذہبی کتب میں موجود ہے۔ ”بھگوت پران“ میں اس اصطلاح کی وضاحت بھی ملتی ہے۔ اس میں بھگوان کپل دیو اپنی مال دیو ہٹی سے کہتا ہے کہ جب کوئی انسان اپنا دل و دماغ خدا کے لئے وقف کرتا ہے تو اس کی لگن کو بھگت کہا جاتا ہے۔ گویا یہ خدا اور دیوتاؤں سے کامل محبت اور وابستگی کا شخصی تعلق ہے جو بھگت کے پورے وجود میں سما جاتا ہے۔ اس راہ پر چل کر وہ آخر کار جیون چکر سے نکل جاتا ہے اور مکتی پالیتا ہے۔

نویں اور گیارہویں صدیوں سے تعلق رکھنے والے دو دانش ورروں سنکارا اور رامانج نے بھگتی کے قدیم طرز احساس کو دوبارہ زندہ کرنا جلبا تھا۔ ان کے زمانے میں ہندوستان ایک روحلانی بحران سے دوچار تھا۔ دانش ور بد صست جدلیات اور الحاو میں اگھے ہوئے تھے جب کہ عوام رسم کے دلدادہ تھے۔ رامانج نے شخصی خدا کی عبادت کی ذہنی غیبیاں تلاش کی اور شنکر اچاریہ کی مطلق احادیث کو رد کرتے ہوئے ویدانت کو توجہ کا مرکز بنایا۔ ان دونوں فلسفیوں کے متعلق ہم کو یوں کہنا چاہئے کہ وہ ایک قدیم ہندو طرز احساس کو دوبارہ زندہ کر رہے تھے۔ لہذا ہم یہ دعویٰ نہیں کر سکتے کہ خود بھگتی نے مسلم یا مسکنی اثرات کے تحت جنم لیا تھا۔ بھگتی طرز احساس اسلام اور میسیحیت دونوں کے ظہور سے پہلے وجود میں آپ کا تھا البتہ ہم یقین کے ساتھ یہ کہہ سکتے ہیں کہ بھگتی کے احیاء کی ضرورت اور شامل ہند میں اس کی عام مقبولیت مسلمانوں کے ذہنی، تہذیبی اور سماجی اثرات کا نتیجہ تھی۔ بلاشبہ سنکارا اور رامانج کے خیالات پر مسلم اثرات نہ ہونے کے برابر تھے۔ ان دونوں کا تعلق جنوبی ہند سے تھا اور وہ مسلم فعالیت کے علاقے سے دور تھے مگر جب ان کے اثرات شامل ہند کے علاقوں میں پہنچے تو ایسے کئی بھگت منظر عام پر آئے جنہوں نے نہ صرف لاشوری بلکہ شوری طور پر بھی مسلم اثرات قبول کر رکھے تھے۔

بھگتی سے ان کی مراد رنگ و نسل یا عقیدے کے امتیاز کے بغیر تمام انسانوں سے یکساں محبت تھی۔ وہ محبت اور ملáp کے گیت گاتے تھے اور ہندوؤں اور مسلمانوں میں فاصلے کم کرنا چاہئے تھے۔

شمال کے علاقوں میں ان خیالات کو راماند نے متعارف کروایا۔ مگر یہ بھگت کبیر تھے جن کے من موبہنے گیتوں کے سبب ان کو عوامی مقبولیت حاصل ہوئی۔ فرکوہرنے ان گیتوں کو ہندی زبان کے مذہبی ادب کا بہترن سرمهلیہ قرار دیا ہے۔ یہ سب محبت کے گیت ہیں جو انسانوں کو ایک دوسرے کا خون بھانے کے بجائے مل جل کر رہنے کی تلقین کرتے ہیں، مذہبی رواداری کا درس دیتے ہیں اور ایک دوسرے کا اخراج کرنے کی راہ دکھاتے ہیں۔

بنارس میں پیدا ہونے والے بھگت کبیر کی تعلیمات کو زیادہ مقبولیت پنجاب میں ملی۔ تاریخ کی شہادت یہ ہے کہ یوپی کے بالائی اور متوسط طبقے مجموعی طور پر بھگت کبیر کی تعلیمات سے بے نیاز رہے تھے لیکن پنجاب میں انسوں نے ایک تو انہی عوامی تحریک کی صورت لے لی۔ دیکی بستیاں اور کسان بھی اس کی پیٹ میں آ گئے۔

محبت اور انسان دوستی کی اس روایت کو بھگت کبیر کے ایک جلیل القدر پنجابی معاصر بیبا ناٹک نے اور بھی آگے بڑھایا۔ وہ 1469 میں ضلع گوجرانوالہ کے دریائے راوی کے کنارے آباد تکونڈی نامی گاؤں میں ایک ہندو خاندان میں پیدا ہوئے تھے۔ انسوں نے اپنی زندگی مختلف مذہبی گروہوں میں امن و ملاب پیدا کرنے، انسانی اقدار کو فروغ دینے اور ذات پات کا نظام ختم کرنے کے لئے وقف کئے رکھی۔ بیبا ناٹک نے ہندو مت اور اسلام دونوں کی نفیس اقدار کو خوب جذب کیا تھا۔ بیبا ناٹک سکھ مت کے بانی ہوئے۔ بعد ازاں سکھوں اور مسلم بادشاہوں میں جو خوزیر کلمکش ہوئی، اس کے پیچھے بیبا کی تعلیمات کو دخل نہیں ہے۔ اس کے اسباب تاریخ کے واقعات میں ڈھونڈنے ہوں گے۔

پندرہویں صدی کے مسلم ہند میں بھگتی اور باغی صوفیانہ خیالات کی وسیع اشاعت نے مجموعی لحاظ سے ہندو مسلم فاصلے کم کر دیئے تھے۔ واقعات کا یہ رخ مسلم حکمران طبقے کے لئے پسندیدہ نہ ہو سکتا تھا، کیونکہ اس کی بالادستی مسلم تشنخن کو قائم رکھنے سے وابستہ تھی۔ لودھی سلطانوں نے بھگت کبیر اور بیبا ناٹک کو اسی لئے خطرناک خیال کیا تھا اور ان کو قید و بند کی سزا میں دی تھیں۔ یوں جدید و قدیم خیالات کی کلمکش نے

پست و بala طبقوں کی پاہمی آوریش کا روپ لے لیا۔ مغلیہ عمد کے آغاز میں عوامی قوتوں کا وزن زیادہ ہو رہا تھا۔ اکبر کے زمانے میں ان کو عارضی بالادستی بھی حاصل ہو گئی۔ لیکن جلد ہی مغل اشرافیہ کو اس کے تباہ کن شناخ کا اندازہ ہو گیا اور وہ رد عمل پر اتر آئی۔ شیخ احمد سہنندی اس اشرافیہ کے نظریہ ساز کی حیثیت سے سامنے آئے۔ رد عمل کے اثرات زیادہ تر مرکزی علاقوں تک محدود رہے۔ پنجاب ان سے محفوظ رہا۔ یہاں تک کہ جب اور نگزیب عالمگیر کے زمانے میں بنیاد پرست قوتوں کو کامیابی حاصل ہوئی تو پنجاب میں بیان بلجھے شاہ اور قادریہ مکتبہ خیال کے دانش و رونوں کی صورت میں اس کے خلاف شدید رد عمل سامنے آیا۔

سولہویں اور سترہویں صدی کے پنجاب میں قادری دانش و رونوں نے صوفیانہ آزاد اخیالی کی شمع روشن رکھی۔ بھگتوں اور چشتیہ صوفیوں کی طرح ان کا تعلق بھی عوام ہے تھا۔ وہ مذہبی ظاہر پرستی سے بے زار تھے۔ مذہب کی روح کو اس کی صورت پر ترجیح دیتے تھے۔ انسان دوستی کے گیت گاتے تھے اور بین الگروہی ثافت کے ولداوہ تھے۔ موسیقی اور شاعری کے رسیا تھے۔ علم و دانش کے شیدائی تھے۔ تنگ نظری اور تعصب سے کسوں بھاگتے تھے۔

پنجاب میں قادری روایت کے تحلیقی دور کا آغاز شاہ حسین لاہوری سے ہوا۔ 1539 میں پیدا ہونے والے اس درویش نے بھگتی تحریک کے اثرات خوب جذب کئے تھے۔ اکثر بھگتوں کی طرح نچلے طبقے سے تعلق والے شاہ حسین نے شاعری کو وسیلہ انتشار بنایا۔ ان کی موسیقی آمیز شاعری کو مل کافیوں کے روپ میں ہم تک پہنچی ہے۔ شاہ حسین وحدت الوجودی فلسفے کو مکمل طور پر قبول نہیں کرتے۔ ان کے نزدیک خدا اور انسان اگرچہ ایک ہی ذات کے دو روپ ہیں، تاہم وہ بالذات وجود ہیں۔ ان کے باہم ملاب ممکن ہے، لیکن وہ عارضی ہے۔ یہ ملاب قائم بالذات ذات کا ملاب ہے جو۔ ایک دوسرے میں ختم نہیں ہوتیں، بلکہ اپنی انفرادیت قائم رکھتے ہوئے ملتی ہیں۔ شاہ حسین کی کافیوں میں آپ کو جا بجا یہ خیال ملے گا کہ انسان فلذ ہے، خدا اللقالی ہے۔ کوئی انسانی جدوجہد انسان کو ابتدیت نہیں دے سکتی۔ اور یہ کہ خدا کی ماورائیت اُنہیں

ہے۔ بھگتی تحریک کے اکثر نمائندوں کے ہاں یہی خیال ملتا ہے۔ بیاناتک بھی یہی سبق دیتے ہیں۔ ایک اور خیال جو کافیوں میں عموماً ملتا ہے وہ ضائع ہو جانے سے تعلق رکھتا ہے۔ تاہم اس سے شاہ حسین دوسروں کے کام آنے اور ان کو گلے لگانے کا نتیجہ اخذ کرتے ہیں۔

پنجابی زبان کی من موهنی شاعری کو اظہار کا وسیلہ بنا کر شاہ حسین نے بیان فرید کی روایت کو نئی زندگی دی۔ ان کے ساتھ پنجابی زبان کی کلاسیکی شاعری کا سنسنی عمد شروع ہوا۔ سلطان باہو اس کے ایک اور نمائندہ ہیں۔ ان کا تعلق بالائی طبقے سے تھا اور وہ اورنگ زیب عالمگیر کے همصر تھے۔ تاہم انہوں نے عالمگیری علمائے دین کی جاہ طلبی، دنیا پرستی، نگف نظری اور جہالت پر جا بجا طرز کی ہے۔

سلطان باہو کے بزرگ معاصر میاں محمد میر ستر ہویں صدی کے پنجاب کی نمایاں ذہنی شخصیت تھے۔ وہ سندھ کے رہنے والے تھے، لیکن زندگی کا طویل عرصہ ان کا لاہور میں بر ہوا۔ وہ اپنے زمانے کی ایک ممتاز شخصیت تھے اور ان کا بہت احترام کیا جاتا تھا۔ چنانچہ جب سکھوں کی سب سے مبارک عمارت دربار صاحب کی تعمیر شروع ہوئی تو اس کا سرگ نبیاد اسی درویش سے رکھوایا گیا۔ میاں میر شاہ جہان کے خاندان پر بھی بہت اثر و رسوخ رکھتے تھے۔ یہ مغل بادشاہ ان سے ملنے کے لئے آیا تھا۔ اس کا ولی عمد دار اٹکوہ میاں صاحب کے خلیفہ ملا شاہ بد خشانی کا مرید تھا۔ میاں میر وحدت الوجودی خیالات رکھتے تھے۔ تاہم ان کی عام لوگوں میں اشاعت کو ناپسندیدہ سمجھتے تھے۔

میاں میر کے خیالات کو ان کے شاگرد ملا شاہ بد خشانی اور ان کے بعد شزادہ دار اٹکوہ نے ترقی دی۔ ان دونوں صاحبان کے رویوں میں شدت تھی۔ وہ محتاط نہ تھے اور ان دونوں نے سزا بھی بھگتی۔ اصل میں جس زمانے تک ہم پہنچے ہیں، اس میں وحدت الوجودی خیالات کی اشاعت خطرناک ہو چکی تھی۔ یہ جانا جا چکا تھا کہ فلسفہ وحدت الوجود اور مذہب کے مابین ایسا بنیادی تضاد موجود ہے جس کو منطقی استدلال کی کسی غیر معمولی شعبدہ بازی کے ذریعے بھی حل نہیں کیا جا سکتا۔ اس سے بھی اہم معاملہ یہ ہے کہ ہندوستان کے مسلم بالائی طبقے کو بخوبی علم ہو چکا تھا کہ اس فلسفے کے

سماجی اور سیاسی نتائج اس کے لئے زہر قاتل کی حیثیت رکھتے ہیں۔ لہذا وہ اس کو برداشت کرنے پر آمادہ نہ رہا تھا۔ سولہویں اور سترہویں صدیوں میں شمالی ہند میں روشن خیالی اور بنیاد پرستی کی باہمی تکامل شدید ہوتی جا رہی تھی۔ مغل اعظم کے بعد سے بنیاد پرستی کے دباؤ میں مسلسل اضافہ ہو رہا تھا۔ یہاں تک کہ اس نے اور انگریزب کی صورت میں زیر دست جنگ کے بعد روشن خیال قوتی کو تکست دے دی۔ یہ جنگ دارالشکوہ اور انگریزب کے درمیان ہوئی جو اپنے باپ شاہ جہاں کی زندگی میں ہی تخت کے لئے الجھ گئے تھے۔

دارالشکوہ آزاد خیالی کی روایت کا نمائندہ تھا۔ میاں محمد میر، ملا شاہ اور شیخ محب اللہ الہ آبادی کی تعلیم و تربیت نے اس کو ایک فلسفی بنا ڈالا تھا یہاں تک کہ وہ تصوف اور ویدانت میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے لئے ایک مشترک روحانی آدරش کے مตلاشی گروہ کا اہم نمائندہ بن گیا۔ اپنی کتابوں میں اس نے یہ نقطہ نظر پیش کیا ہے کہ اسلام اور ہندو مت بلکہ تمام مذاہب کی اصل ایک ہے اور ان میں جو اختلافات پائے جاتے ہیں، وہ فروعی ہیں۔ لہذا سچائی کا مตلاشی ان میں سے کسی ایک کی راہ پر چل کر حقیقت تک پہنچ سکتا ہے۔ اس شزادے کا دعویٰ یہ بھی تھا کہ ”انپشنڈ“ دنیا کی پہلی مذہبی کتاب ہے۔ بعض اوقات وہ یہ کہتا ہوا محسوس ہوتا ہے کہ چونکہ ”انپشنڈ“ پہلی مذہبی کتاب ہے، لہذا اس میں سچائی خالص حالت میں پائی جاتی ہے۔ جیسا کہ ہم نے کہا ہے، راجح الاعتقاد مذہبی حلقة مسلم تصوف اور ہندو مت کے ملáp کو اسلام کے مذہبی شخص کے لئے خطرناک سمجھتے تھے، چنانچہ ان حلقوں میں دارالشکوہ کے خلاف نفرت پیدا ہونے لگی۔ یہاں تک کہ شاہ جہاں کے بیٹوں میں تخت نشینی کی جنگ سے تین سال پہلے دارا کے خلاف کفر کے فتویٰ آنے لگے تھے۔

اور انگریزب عالمگیر نے ان فتوؤں سے یقیناً فائدہ اٹھایا ہو گا۔ لیکن اس کا اپنا طویل عمد حکومت ابھی نتائج کا سبب نہ بنا۔ بہت سے صوفی شاہی عتاب کا نشانہ بنے۔ خانقاہیں ویران ہوئیں۔ دانش ور مجذوب بن گئے۔ شاعری، موسیقی، مصوری اور دیگر فنون لطیفہ منوع ٹھہرے۔ اور انگریزب زیب انسان دوست صوفیوں کے برخلاف ”جوڑے“

کے بجائے "کامنے" میں یقین رکھتا تھا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ اس کے زمانے میں تمام قابل قدر اشیا کٹ گئیں۔ رواداری کی پالیسی صرف ہندوؤں اور مسلمانوں میں ہم آہنگی کے لئے لازم نہ تھی بلکہ ہندی مسلمانوں کی وحدت کے لئے بھی اس کی ضرورت تھی۔ ظاہر ہے کہ ہندی مسلمان کوئی ایک طبقہ نہ تھے، بلکہ مختلف سماجی، معاشی، ثقافتی، سائنسی اور جغرافیائی گروہوں کا مجموعہ تھے۔ ان میں مذہبی اختلافات بھی موجود تھے۔ ان کو اکٹھا رکھنے کے لئے "کامنے" کے بجائے "جوڑنے" اور تخلیلی کے بجائے ترکیبی رویہ چاہئے تھا۔ اور نگز نیب نے جب اس کی نفی کی تو اس کے اثرات مسلمانوں کی قومی یہجتی کے لئے اتنے ہی نقصان دہ ثابت ہوئے جتنے کہ ہندی مسلم ترکیبی ثقافت کے لئے۔ اس صورت حال میں عدم رواداری اور اس کو ذہنی بنیاد مبیا کرنے والے فلسفہ وحدت الشہود کے خلاف رد عمل لازم تھا۔ مغل سلطنت کے مرکزی علاقے میں یہ رد عمل شاہ ولی اللہ کی صورت میں سامنے آیا جنوں نے وحدت الوجود اور وحدت الشہود کے نظریوں میں امتزاج پیدا کرنا چاہا۔ پنجاب میں رد عمل شدید تھا اور اس کا ایک واضح اظہار بیبا بلجھے شاہ کے ہاں ملتا ہے۔ بیبا بلجھے شاہ کے متعلق یوں کہنا چاہئے کہ وہ عالمگیری عمد کی بنیاد پرستی کے خلاف پنجاب کے احتجاج کا مظہر ہیں۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ بنیاد پرستی کی شدت کے اس زمانے میں بھی پنجاب نے اپنی روح کو قائم رکھا تھا۔

بلجھے شاہ وحدت الوجودی ہیں۔ انہوں نے مذہبی اور سماجی تقسیموں کی نفی کی اور انسان دوستی کے گیت گائے۔ وہ پنجاب میں صدیوں سے نشوونما پانے والی آزاد خیالی کے نمائندہ ہیں۔ ان کا رکی تعلق قادریہ مکتب فکر سے تھا۔ انہوں نے علم و دانش شاہ عنایت قادری سے حاصل کی جو ہندو فلسفے کے ماہر تھے اور جنوں نے شماریہ اثرات خوب جذب کئے ہوئے تھے۔ شماریہ تصوف کے ان سلسلوں میں سے ایک تھا جنوں نے ہندو اثرات سے جنم لیا تھا۔ اپنی ایک کافی میں بلجھے شاہ ہم کو یقین دلاتے ہیں کہ سچائی کے اظہار کے لئے سولی پر ڈھونے گانے پڑتے ہیں۔ ساتھ ہی وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ "منہ پ آئی ہوئی بات رک نہیں سکتی۔ میں بھی یہ کھول دوں تو عقلی بھیشیں

ختم ہو جائیں۔ لوگ مجھے جینے نہ دیں لیکن دل کی دنیا بسانے والوں کو دنیا کے سود و زیان سے کیا لیتا ہے، ہم بلجے شاہ سے پوچھ سکتے ہیں کہ وہ بھید ہے کیا جس کے افشا ہونے سے سب کچھ جل جائے گا اور منصور حلاج کی رسم دہرانی جائے گی؟

بلجے شاہ کا یہ بھید فلسفہ وحدت الوجود ہے۔ بلجے شاہ کے ہاں ہم اس فلسفے سے عقليت کی سطح کے بجائے حسی اور جذباتی سطح پر دوچار ہوتے ہیں۔ بلجے شاہ کا کہنا ہے کہ کائنات ذات خدا کا مظہر ہے۔ خدا خود کو تمام اشیا اور صورتوں میں آنکھاں کر رہا ہے۔ انہوں نے وحدت الوجود کے مسلک کو یوں قبول کیا کہ نیکی بدی اور دکھ سکھ کے امتیازات مٹ گئے ہیں۔ یہ وہ حد ہے جہاں سے ولیم جیمز کے بقول اخلاقی تعطیل کا آغاز ہوتا ہے۔

بلجے شاہ کی زندگی کا بڑا حصہ سیاسی اور سماجی انتشار کے دور میں بسر ہوا تھا۔ ان کے لڑکپن میں اور نگ زیب عالمگیر کی حکومت تھی۔ اس زمانے میں مغلیہ سلطنت بظاہر مستحکم تھی۔ وسیع و عریض علاقے پر پھیلی ہوئی تھی لیکن اندر ہی اندر ٹوٹ پھوٹ شروع ہو چکی تھی۔ اس سلطنت میں جا بجا خود رو رو قوتیں سرا اٹھا رہی تھیں۔ غیر مسلم رعایا بد ظن ہو چکی تھی۔ اہل اسلام کے بہت سے گروہ بھی ناراض تھے۔ بلجے شاہ کے عالم شباب میں عالمگیر کی زندگی کا آفتاب غروب ہوا۔ اس کے ساتھ ہی مغلیہ سلطنت تیزی سے زوال پذیر ہونے لگی۔ نئی صورت حال میں اگرچہ مذہبی تشدد کا بڑی حد تک خاتمه ہو گیا لیکن مختلف خود رو قوتیں نے قتل و غارت اور بد امنی کا بازار گرم کر دیا۔ پنجاب کی صورت حال خاص طور پر ابتر تھی۔ بہت سے مقامی قبائل اور سکھوں نے امن و مالک غارت کر دیا تھا۔ یہ لا قانونیت اور ابتری مہاراجہ رنجیت سنگھ کی حکومت کے قیام تک باقی رہی۔ بلجے شاہ کی زندگی کا بیشتر حصہ اسی لا قانونیت، خانہ جنگلی، انتشار اور افغان طالع آزماؤں کی وحشیانہ مہموں میں بسر ہوا تھا۔ انہوں نے کافیوں میں بعض جگہ اپنے عمد کی حالت زار کا تذکرہ کیا ہے۔ ان کی شاعری میں صلح کل، انسان دوستی اور عالمگیر محبت کا جو درس ملتا ہے وہ اصل میں معروضی صورت حال کے خلاف احتجاج ہے جس میں موت، خوف، تعصّب، تنگ نظری، فرقہ پرستی اور قتل و غارت کی ارزانی تھی۔

بلجھے شاہ نے اس کے خلاف بغاوت کی۔ یہی بغاوت ان کا طرہ امتیاز ہے۔  
 بابا بلجھے شاہ یقیناً پنجاب کے آخری ممتاز دانش ور نہیں ہیں۔ ان کے بعد بھی کئی  
 شخصیات اس روایت کے حوالے سے نمیاں ہوئی ہیں۔ ان میں خواجہ نور محمد مباروی،  
 شاہ محمد سلیمان تونسوی، خواجہ شش الدین سیالوی، پیر مرعلی شاہ، علامہ محمد اقبال اور  
 سب سے آگے یہ کہ خواجہ غلام فرید اسی روایت کے نمائندے ہیں۔ لیکن مجھے خدشہ  
 ہے کہ یہ مضمون طویل ہوتا جا رہا ہے۔ جو وقت مجھے بولنے کے لئے دیا گیا ہے، اس کا  
 تلقاضا ہے کہ میں اپنی بات کو یہیں ختم کر دوں اور یہ نامناسب اس لئے بھی نہ ہو گا کہ  
 بابا بلجھے شاہ پنجاب کی روح کا سب سے مستند نمائندہ ہے۔

## سنده کی تاریخ نویسی

ڈاکٹر مبارک علی

قوی تاریخ اور علاقائی یا صوبائی تاریخ نویسی دو علیحدہ بنیادوں پر تشکیل ہوتی ہے۔ قوی تاریخ بحیثیت مجموعی قوم کی سیاسی، معاشری، سماجی اور ثقافتی تاریخ کا احاطہ کرتی ہے۔ اس تحقیق کے نتیجہ میں قوی ہیروز تاریخ میں نمایاں طور پر ابھرتے ہیں۔ قوی تحریکوں کے مقاصد کو علاقائی مفادات سے علیحدہ رکھ کر دیکھا جاتا ہے۔ اس میں قوم، ایک اہم عصر کے طور پر ابھرتی ہے، جب کہ علاقہ اور قومیتیں تاریخ کے حاشیہ پر ہوتی ہیں۔

اس کے برعکس علاقائی یا صوبائی تاریخ، قوم سے علیحدہ ہو کر اپنی تاریخ کو قومیت کی بنیادوں پر تشکیل دیتی ہے اور علاقائی سیاست، معيشت، اور ثقافت و سماجی سرگرمیوں کو اجاگر کرتی ہے۔ اس تاریخ نویسی میں، صوبائی یا علاقائی شخصیتیں علیحدہ سے ابھرتی ہیں، اور ان کے کارنامے صوبہ یا علاقہ کے لوگوں کے لئے باعث فخر ہوتے ہیں۔ لہذا قوی و علاقائی تاریخ نویسی متفاہ رویوں اور رجحانات کو پیدا کرتی ہیں۔ ایک قوی شناخت کو ابھارتی ہے، تو دوسری علاقائی شخص کو مضبوط کرتی ہے۔

ان دونوں تاریخوں میں اس وقت اور بھی تضادات بڑھ جاتے ہیں کہ جب قوی تاریخ نتی ہو اور علاقائی تاریخ قدیم و پرانی۔ یہ فرق اور دوری اس وقت اور زیادہ مسائل پیدا کرتی ہے کہ جب قوی تاریخ کو سیاسی تسلط کے لئے استعمال کیا جائے اور اس کے ذریعہ علاقائی شناخت اور شخص کو پس منظر میں دھکیل دیا جائے، یا اسے کمزور کیا جائے، یا ختم کرنے کی کوشش کی جائے۔

قوی اور علاقائی تاریخیں اس وقت بھی بر سر پیکار ہو جاتی ہیں جب کسی ملک کے

علاقے اپنی علیحدہ جغرافیائی، لسانی اور ثقافتی شناخت رکھتے ہوں، اور انہیں ریاست کے جبر اور تشدد کے ذریعہ ہم آہنگ کرنے کی کوشش کی جائے اور یہ تعلیم دی جائے کہ قوم کے مفاہوات کے تحت علاقائی شناخت کو ختم کر کے، اس میں خود کو ضم کر دیا جائے۔

اس پس منظر میں اگر ہم پاکستان میں قومی اور علاقائی تاریخ پر نظر ڈالیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ پاکستان کے قیام کے وقت اس کے پانچ صوبے اپنی علیحدہ علاقائی تشخص کی بنیاد پر جداگانہ حیثیت رکھتے تھے، پاکستان کا بھیشت ملک اور قوم کے وجود باکل نیا تھا۔ اس لئے جب اس بات پر زور دیا گیا کہ پاکستانی قومیت علاقائی یا صوبائی قومیت سے زیادہ اہم اور برتر ہے، اور اس کے لئے ضروری ہے کہ علاقائی تشخص کو ختم کر کے اسے قوم میں ملا دیا جائے، تو اس کا رد عمل صوبوں میں تینی کے ساتھ ہوا۔ جب صوبائی شناخت کو، صوبائی تعصّب، اور صوبہ پرستی کے طور پر مقنی انداز میں استعمال کیا گیا تو علاقہ کے لوگوں میں اس کی وجہ سے احساس محرومی اور غم و غصہ کے جذبات پیدا ہوئے۔

سندھ کی تاریخ نویسی پاکستان کے سیاسی حالات، ان کے اتار چڑھاؤ، اور تبدیلیوں کی عکاس ہے۔ جیسے جیسے ملکی و قومی حالات بدلتے گئے، اس طرح سے سندھ کی تاریخ نویسی کے رجحانات اور نظریات بھی بدلتے چلے گئے۔ اس مرحلہ پر یہ بات ذہن میں رکھنی ضروری ہے کہ تقسیم کے وقت سندھ، دوسرے صوبوں کی طرح دو حصوں میں تقسیم نہیں ہوا، جیسے بنگل اور پنجاب۔ اور نہ ہی سرحد کی طرح کہ جماں پشتوں قبائل، سرحد اور افغانستان دونوں جگہوں پر موجود ہیں، مگر سیاسی سرحدوں کی وجہ سے تقسیم ہیں۔ بلوچ، بلوچستان میں بھی ہیں اور ایران میں بھی۔ اس کے بر عکس سندھ جغرافیائی اور لسانی حیثیت سے ایک رہا۔ تاریخی طور پر بھی سندھ دوسرے صوبوں کے مقابلہ میں اپنی علیحدہ تاریخ رکھتا ہے۔

تقسیم سے پہلے یہاں سندھ مشاریکل سوسائٹی کا قیام عمل میں آیا تھا، جو اپنا ایک جریل بھی شائع کرتے تھے۔ سوسائٹی اور جریل کا سب سے اہم کارنامہ سندھ کی تاریخ

کی تشكیل ہے۔ خصوصیت سے سندھ کی قدیم تاریخ پر تحقیق کی گئی تاکہ یہ ثابت کیا جائے کہ سندھ عربوں کے بعد تاریخی دور میں داخل نہیں ہوا، بلکہ اس سے پہلے بھی زمانہ قدیم میں اس کی تاریخی اہمیت تھی۔ (۱) چونکہ اس وقت مشاریکل سوسائٹی میں ہندو اور انگریز عمدیدار زیادہ سرگرم تھے، اس لئے سندھ کی تاریخ نویسی میں سیکولر رجحانات ابھرے، اور اس بات کی کوشش ہوئی کہ سندھ کے قدیم ماضی کے حوالہ سے علاقائی قومیت کو مضبوط کیا جائے جو کہ مذہب سے بالاتر ہو۔

پاکستان کے قیام سے اب تک ہم سندھ کی تاریخ نویسی میں جو رجحانات پاتے ہیں، اس کے پس منظر میں قویٰ سیاست اور اس میں سندھ کا کروار ہے۔ اس تاریخ نویسی کی ایک اہم خصوصیت یہ ہے کہ اس میں صوبہ سندھ کو دوسرے صوبوں اور علاقوں کے مقابلہ میں زیادہ ممتاز بتایا گیا ہے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ پاکستان کے قیام نے سندھ کو بحیثیت علاقہ کے کمزور کر دیا تھا۔ کراچی شر کو اس سے علیحدہ کر کے نئی مملکت کا دارالحکومت بنا دیا گیا تھا۔ ہندوستان کے مختلف علاقوں سے آنے والوں نے، اور ہندو سندھیوں کی بھرت نے سندھیوں کی قومیت کو کمزور کر دیا تھا۔ ان حالات میں انہیں خطرہ تھا کہ ان کی جداگانہ حیثیت ان حالات میں ختم نہ ہو جائے، لہذا اس کا رد عمل یہ تھا کہ سندھ کی تاریخی اور لسانی حیثیت کو مضبوط کیا جائے تاکہ اس کی پچان اور شناخت قائم رہے۔ اس مقصد کے تحت 1951ء میں سندھ کی صوبائی حکومت سندھی ادبی بورڈ کو قائم کیا تاکہ سندھی ادب، زبان، اور تاریخ پر تحقیقی کام ہو۔ بورڈ کی جانب سے یہ فیصلہ ہوا کہ نوجدوں میں سندھ کی ایک جامع تاریخ لکھی جائے، جو ابتدائی زمانہ سے لے کر قیام پاکستان پر محیط ہو۔ تاریخ کے اس منصوبہ میں یہ بھی شامل تھا کہ فارسی کے بنیادی ماخذوں کی اشاعت کی جائے اور ان کے اردو و سندھی ترجمے بھی چھاپے جائیں۔

سندھ کی جامع تاریخ تو مکمل نہیں ہو سکی۔ مگر سندھ کی تاریخ کے بنیادی فارسی ماخذوں کی اشاعت نے تاریخ کی تشكیل کے لئے مواد فراہم کیے۔ ان کے سندھی اور اردو ترجموں نے سندھ کے رہنے والوں میں سندھ کی تاریخ کا شعور پیدا کیا۔ یہ ایک

کو شش تھی کہ سندھ کی تاریخ نویسی کی مدد سے سندھی اور اردو بولنے والوں کو سندھ کے تاریخی عمل میں مساوی حیثیت سے شریک کیا جائے۔

سندھ کی تاریخ نویسی میں ایک اہم رجحان اس کا اسلامی کردار ہے۔ اس بات پر فخر کا اظہار کیا جاتا ہے کہ سندھ بر صیر کا وہ پہلا علاقہ ہے کہ جمال عرب بطور فاتح کے آئے، اسے فتح کیا، اور یہاں پر اسلام پھیلایا۔ اس مناسبت سے سندھ کو ”باب الاسلام“ کا درجہ دیا گیا۔ موجودہ دور میں واسمیں اور بازو کے نظریات کی جنگ میں ”باب الاسلام“ واسمیں بازو والوں کے لئے ایک اہم علامت بن گیا ہے، اب ہر سال سندھ میں ”یوم باب الاسلام“ مناکر محمد بن قاسم کو بطور ہیرو پیش کیا جاتا ہے۔

سید سلیمان ندوی، عربوں کی فتح سندھ، اور ترکوں کی شمالی ہندوستان کی فتوحات میں فرق بتاتے ہوئے اس کی جانب اشارہ کرتے ہیں کہ عرب چونکہ اسلام کی بنیادی تعلیمات سے واقف تھے، اس لئے صحیح معنوں میں بر صیر میں اسلام لانے والے وہ تھے، ترک فاتحین نہیں۔ وہ لکھتے ہیں کہ:

چونکہ ہندوستان میں جو ترک، افغان، اور مغل فاتح آئے وہ مسلمان تھے، اس لئے ان کی تمام کاروائیوں کا ذمہ دار اسلام سمجھا جاتا ہے۔ حالانکہ اس حقیقت سے ہم سب کو واقف ہونا چاہئے تھا کہ ترک فاتح جو ہندوستان آئے خاص خاص افسروں یا عمدے داروں کو چھوڑ کر قوم کی مجموعی حیثیت سے وہ اسلام کے نمائندے تھے نہ ان کے اصول سلطنت کو اسلام کی طرز حکومت اور اصول فرماں روائی سے کوئی مناسبت تھی..... بخلاف اس کے عرب فاتح..... وہ لوگ تھے جن میں اسلام کی تعلیمات زندہ تھیں..... اس لئے ان کے طور طریق، اصول حکومت اور طرز سلطنت خیر سے آنے والی قوموں سے بالکل مختلف تھے۔ (2)

اس نقطہ نظر کے تحت سندھ کی اسلامی حیثیت ہے جب کہ بر صیر میں جمال جمال مسلمان ہیں، وہ علاقے سندھ کے مقابلہ میں اپنے اسلامی کردار میں کمزور ہیں۔ سندھ

کی باب الاسلام ہونے کی حیثیت اس وقت اور بڑھ گئی کہ جب قائد اعظم محمد علی جناح نے اپنی ایک تقریر میں کہا تھا کہ پاکستان تو اس وقت بن گیا تھا کہ جب پہلا مسلمان سندھ کے ساحل پر وارد ہوا تھا۔

لہذا باب الاسلام ہونے، عربوں کی فتح اور صحیح اسلامی تعلیمات نے سندھ کے صوبہ کو نہ صرف بر صیرف بلکہ پاکستان دوسرے صوبوں سے ممتاز کر دیا۔ کیونکہ دوسرے صوبوں میں اسلام بعد میں آیا، پھر یہ اسلام ترک، افغان، اور مغل فاتحین کے ذریعہ آیا کہ جو عربوں کے مقابلہ میں اسلام کی تعلیمات سے واقف نہیں تھے۔ اس لئے سندھ کا اسلامی کروار زیادہ حقیقی اور گھرا ہے، جب کہ بر صیرف کے دوسرے مسلمان ترکوں اور مغلوں کی سماجی و ثقافتی روایات اور رسومات کے وارث ہیں۔

سندھ کی تاریخ نویسی میں ایک اور اہم موضوع سندھ کا تحریک آزادی اور قیام پاکستان میں حصہ ہے۔ اس کا آغاز جو تحریک سے ہوتا ہے، اور تحریک خلافت، بھرت تحریک، اور ریشی رووال کی تحریک ہے کہ جن میں سندھ کے مسلمانوں نے بڑھ کر حصہ لیا۔ ان تحریکوں میں شمولیت نے سندھ کو شامل ہندوستان، اور بنگال کے مسلمانوں کی جدوجہد میں برابر کا شریک کر دیا۔ 1937ء میں سندھ کی بمبئی سے علیحدگی نے بر صیرف کے مسلمانوں میں ایک نیا سیاسی شعور پیدا کیا، اور اس نے مسلمانوں کی جدا گانہ حیثیت کو مضبوط بنانے میں مدد دی۔

سندھ کی تاریخ نویسی میں اس بات پر زور دیا جاتا رہا ہے کہ پاکستان کے قیام کی جدوجہد میں سندھ کا حصہ انتہائی اہم رہا ہے۔ مثلاً 1938ء میں کراچی میں صوبائی مسلم لیگ نے ایک آزاد مسلمان ریاست کے قیام کے لئے ریزولوشن پاس کیا، اسے شیخ عبدالجید سندھی نے پیش کیا تھا۔ 3 مارچ 1943ء سندھ اسمبلی میں پاکستان کے قیام کے سلسلہ میں جو تجویز پیش کی گئی، اس کی جملیت میں جی۔ ایم۔ سید نے پر زور تقریر کی تھی، اور کہا تھا کہ ہندوستان میں مسلمان ایک جدا قوم ہیں۔ ان کا مذہب، فلسفہ، سماجی رسومات، ادب، روایات، سیاسی اور اقتصادی نظریات بالکل مختلف ہیں، لہذا انہیں ایک قوم تسلیم کرتے ہوئے علیحدہ علاقہ دیا جائے۔ (3) 1946ء میں سندھ کی صوبائی اسمبلی

نے سب سے پہلے پاکستان میں شامل ہونے کی قرارداد پیش کی۔ سندھی ادبی بورڈ کی جانب سے، اس کے رسالہ ”مران“ نے 1985ء میں تحریک آزادی نمبر شائع کیا تھا۔ اس کے ایئریوریل میں سندھ اور تحریک آزادی کے بارے میں روشنی ڈالتے ہوئے لکھا گیا ہے کہ

”وطن عزیز پاکستان کا اصل خالق سندھ ہے۔“ (4) آگے چل کر اس پر افسوس کا اظہار کیا گیا ہے کہ پاکستان کے قیام کے بعد دوسرے صوبے سندھ کے اس تاریخی کردار کو یا تو گھٹا کر پیش کر رہے ہیں، یا اسے بالکل نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ مثلاً قائد اعظم محمد علی جناح کہ جن کی جائے پیدائش جھرک ہے، اس کے بجائے اب کراپی کے وزیر میش کو یہ مقام دیا گیا ہے۔ سندھ کے مشاہیر اور تاریخ ساز شخصیتوں کے بارے میں قوی سطح پر ان کی خدمات کا اعتراف نہیں کیا گیا ہے۔ (5) لہذا مران کے اس شمارے میں دو حصے ہیں : حصہ اول میں سندھ کا آزادی کی تحریکوں سے متعلق کردار ہے، دوسرے حصہ میں تحریک آزادی کی 18 اہم سندھی شخصیتیں ہیں۔

تحریک آزادی اور پاکستان کے قیام کی جدوجہد میں سندھ اپنے کردار کو پیش کر کے، صوبائی حقوق اور صوبائی خود مختاری کے حق کو مضبوط کرنا چاہتا تھا۔ کیونکہ قیام پاکستان کے بعد سندھ کو حکومت میں وہ نمائندگی نہیں ملی تھی، جس کا وہ خواہش مند تھا۔ اس بنیاد پر آج بھی سندھ اپنے حقوق کے لئے جدوجہد کر رہا ہے۔

سندھ کی تاریخ نویسی میں اس وقت انقلابی تبدیلی آئی جب 1956ء کے دستور میں مغربی پاکستان کے چاروں صوبوں کو ملا کر ون یونٹ بنا دیا گیا۔ اس عمل نے سندھ کو ایک بار پھر اسی صورت حال سے دوچار کر دیا کہ جو بہبیتی سے الحاق کی صورت میں تھی۔ سندھ کی خود مختاری ایک بار پھر ختم ہو گئی، اور وہ بہبیتی کی جگہ لاہور کا ماتحت ہو کر رہ گیا۔

اس عمل میں سندھ کے راہنماؤں کی موقع پرستی بھی ابھر کر آئی۔ ان میں وہ راہنماء بھی تھے کہ جنہوں نے اپنے ذاتی مفاہوات اور فوائد کی خاطروں یونٹ کی حمایت کی، اور اس کی تشکیل میں اپنے ذرائع اور توانائیاں استعمال کیں۔ اس مرحلہ پر وہ

راہنمابھی سامنے آئے کہ جنہوں نے اس سیاسی عمل کی مخالفت کرتے ہوئے قید و بند اور سزاوں کو برداشت کیا۔

ون یونٹ کے تجربہ نے اہل سندھ کو سیاسی طور پر باشور بنانے میں بڑی مدد و دی، کیونکہ ان پر پنجاب کی بala دستی تھی۔ سندھ پیراج کی زمینیں فوجی افسروں اور پیوروں کریں کو دے دی گئیں۔ سرکاری ملازمتوں میں غیر سندھیوں کا تسلط ہو گیا، ان حالات میں اہل سندھ کو احساس ہوا کہ ”باب الاسلام“ ہونے اور تحریک آزادی اور پاکستان کے قیام کی جدوجہم میں ان کی حمایت نے انہیں نہ صرف حقوق سے محروم کر دیا، بلکہ سیاسی و معاشی اور ثقافتی طور پر ان کو پس ماندہ بنا دیا۔ لہذا سندھ کی تاریخ نویسی میں اب تک جو اہمیت نہ ہے اور نہ ہبی شناخت تھی، اسے روکر دیا گیا۔ اس کے مقابلہ میں جو نئے رجحانات پیدا ہوئے، اس نے سندھ میں ”سندھی نیشنل ازم“ کے جذبات کو پیدا کیا۔ اس کے ساتھ ہی تاریخ نویسی میں ان واقعات کو اب اگر کیا گیا کہ جن میں غیر ملکیوں کے حملوں کی وجہ سے سندھ کو نقصان اٹھانا پڑا تھا اور غیر ملکی ثقافت کا سندھ پر تسلط ہو گیا تھا، اس موقع پر سندھ کی تاریخ میں دو گروہ پیدا ہوئے تھے: ایک وہ تھے کہ جنہوں نے سندھ کے دفعے میں قربانیاں دیں تھیں غیر ملکیوں کے خلاف مزاحمت کی تھی، اور دوسرے وہ تھے کہ جنہوں نے سندھ کے مغلوں کو ایک طرف کر کے اپنے فوائد کے لئے مفہومت کی تھی۔ اس نے ”سندھ کے سورما اور سندھ کے غداروں“ کے تاریخی کردار کا جائزہ لیا گیا۔ (6)

دوسری اہم بات جو اس تاریخ نویسی کی ہے وہ یہ کہ غیر ملکیوں نے سندھ پر جو مظالم کئے اس نے سندھ کے لوگوں کی معاشی حالت کو تباہ و برباد کر دیا، جس کی وجہ سے ان کی ثقافت و کلچر کمزور ہوا۔ یہ ایک ”مظلوم سندھ“ کا تصور تھا کہ جو غیر ملکیوں کے اقتدار میں تکلیف و اذیت اور محرومی کا ہٹکار رہا۔

چنانچہ سندھی نیشنل ازم کے تحت جو نئی تاریخ لکھی گئی، اس میں تاریخ کو سیکور طور پر پیش کیا گیا۔ سندھ کی تاریخ کی جڑیں وادی سندھ کی تہذیب میں تلاش کی گئیں۔ اس تہذیب کی ترقی اور عروج کو اہل سندھ منسوب کرتے ہوئے دعویٰ کیا گیا

کہ سندھ کی تہذیب دنیا کی قدیم تہذیبوں کے مقابلہ پر ہے۔ یہ تہذیب سندھ کا ورثہ ہے کہ جس نے سندھ کو تہذیبی لحاظ سے ایک اعلیٰ مقام دیا ہے۔

جی۔ ایم۔ سید نے سندھ کی تاریخ فویسی میں جواہم تبدیلیاں کیں، وہ یہ کہ انہوں نے عربوں کی فتح سندھ کو باعث رحمت نہیں بلکہ باعث رسوائی قرار دیا۔ محمد بن قاسم جواب تک فالخ اور ہیرو تھا، وہ حملہ آور اور غاصب ہوا کہ جس نے سندھ پر حملہ کر کے اسے مفتوح بنا کر اس کو پس ماندہ بنایا۔ اس کی جگہ اصل ہیرو راجہ داہر تھا کہ جس نے مادر وطن کا دفاع کیا۔ یہاں سندھ کی تاریخ اسلام پسندوں اور قوم پرستوں میں تقسیم ہو جاتی ہے۔ اسلام پرست سندھ کی قدیم تاریخ، وادی سندھ کی تہذیب اور اس پر فخر کرنے کو غیر اسلامی سمجھتے ہوئے، اسے رد کرتے ہیں۔ اور سندھ کی تاریخ کی ابتداء عربوں کی فتح سے کرتے ہیں، جب کہ قوم پرست مورخ عربوں کی فتح کو دوسرے حملہ آوروں کی طرح ایک غاصبانہ حملہ تصور کرتے ہوئے اس کی مذمت کرتے ہیں۔ ان دونوں رجحانات میں سندھ کی موجودہ سیاست جھلکتی ہے۔ حملہ آور چاہے مسلمان ہو، یا غیر مسلم۔ اسے بطور حملہ آور اور غاصب کے دیکھنا چاہئے، وطن کا دفاع چاہے کوئی کرے، ہندو یا مسلمان، اس کی عزت کرنی چاہئے۔ (7)

جی۔ ایم۔ سید نے سندھ کی تاریخی ماخذوں پر تقيید کی کہ جن میں ان حملہ آوروں کی تعریف و توصیف ہے جیسے فتح نامہ یا جنت سندھ وغیرہ۔ ان کے نزدیک ان تاریخوں میں سندھ کے لوگوں کے لئے مدھوشی کا معاوہ ہے کہ جو انہیں صحیح تاریخی شعور سے محروم کر دیتا ہے۔ (8) لہذا وہ تمام فالخ جنوں نے سندھ کو فتح کیا وہ غاصب، ظالم، اور سندھ کو بتاہ کرنے والے تھے، چاہے وہ دارا ہو، یا محمد بن قاسم، محمود غزنوی، علاء الدین، شاہ بیگ ارغوانی، خان خانل، فرج سیر ہو یا چارلس نپیئر۔ (9)

موجودہ سیاسی جالات میں ضروری تھا کہ سندھ کی تاریخ کو ہیروز اور غداروں کے آہنگ میں لکھا جائے۔ یعنی وہ افراد کے جنوں نے سندھ کا دفاع کیا، اس کے لئے قربانیاں دیں، اور اپنے ذاتی مفادات کو ملک و قوم کے مفادات پر ترجیح دی۔ وہ لوگ کہ جنوں نے غیر ملکیوں، فاتحین، اور غاصبوں سے مفاہمت کرتے ہوئے ذاتی فوائد حاصل

کئے۔ لہذا سنده کے سوراں میں راجہ سہیرس، راجہ داہر، دو دو سومرو، دریا خان، نخدوم بلاول، شاہ عنایت، ہوش محمد شہید، الہ بخش سومرو، اور یہمو کالائیں شامل ہیں، جب کہ غداروں میں قاضی قاطن، ناؤ مل اور میر علی مراد اہم ہیں کہ جنہوں نے سنده سے غداری کی۔ اس نئی تاریخ نویسی میں یہ پیغام دیا گیا کہ سنده کی آزادی کی جنگیں جو کیچ، مکران، ٹھنڈہ، میانی اور دہ میں لڑی گئیں تھیں وہ ختم نہیں ہوتی ہیں، بلکہ اب تک جاری ہیں اور اب یہ جنگیں شرشر اور گاؤں گاؤں لڑی جائیں گی۔ (10)

سنده پر غیر ملکی تسلط کے کیا اثرات ہوئے؟ اس موضوع پر 1962ء میں سندهی ادبی بورڈ نے مغل عمد کی ایک کتاب "تاریخ مظہر شاہ جملی" شائع کی جس کا مقدمہ حسام الدین راشدی نے لکھا ہے۔ اس مقدمہ میں انہوں نے خصوصیت سے ان واقعات کا انتخاب کیا ہے کہ جن میں سیستان کے مغل گورنر کے سنده کے لوگوں پر مظالم کی تفصیل ہے۔ اس کو اگر زمانہ حال کے تناظر میں دیکھا جائے تو اندازہ ہوتا ہے کہ سنده آج بھی غیر ملکی تسلط میں اس طرح سے مظالم کا شکار ہے۔ مثلاً وہ لکھتے ہیں کہ سنده کے گورنر کا نائب میرزا یوسف: "ہر روز بے گناہ لوگوں کو شر سے بلوا کر اپنے سامنے کوڑے لگواتا تھا..... اس طرح دو تین سو بے گناہوں کا پیٹنا اس کے ہاں روزانہ کا معمول تھا..... زو و کوب کرتے وقت جتنے مظلوم مر جاتے تھے اس کی باز پرس کرنے والا کوئی نہیں تھا..... ظلم کی گھٹا اتنی گھنگھور چھائی ہوتی تھی کہ دادگیری کے لئے کہاں پکارتے اور کس کی زنجیر جا کر ہلاتے؟" (II) مغل حکومت اور اس کے عمدیداروں کے مظالم میں لوگوں کی دولت و جائد و اضبط کرنا، بے تحاشا نیکس لگانا، اذیت کے نئے نئے طریقے ایجاد کرنا، لوگوں سے رشوت لینا، ڈاکوؤں اور رہنماوں کی سرپرستی کرنا اور شر کے معزز لوگوں کی بے عزتی کرنا شامل تھا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ:

سیستان کا پورا علاقہ تباہ و برباد ہو گیا۔ قبصے ویران، آبادیاں

اجاڑ اور زیمنیں بخبر بن گئیں۔ لوگ جیران اور درماندہ ہو کر سنده

کے دوسرے علاقوں اور قصبوں میں جا کر پناہ گزیں ہو گئے..... یہ

سب کچھ ہوتا رہا، لیکن کسی کے منہ سے ایک لفظ نہیں

(نکلا۔ 12)

اسی وقت محمد عثمان ڈیپلائی نے ایک تاریخی ناول "سامنگھڑ" کے نام سے 1962ء میں شائع کیا۔ جس میں حرتوکی اور برطانوی حکومت کے درمیان مزاحمت کو بیان کیا گیا ہے تاکہ نبی نسل کو یہ تاریخی شعور ہو کر سندھ کے عوام غیر ملکیوں کے خلاف جدوجہد کرتے رہے ہیں۔

سندھ کے لوگوں میں تاریخی شعور پیدا کرنے کے لئے یہ بھی ضروری تھا کہ تاریخ کو اس طرح سے بیان کیا جائے کہ جس سے سندھ کی عظمت و بڑائی، اور تہذیبی و رشد کی زرخیزی ثابت ہو۔ اس تہذیبی عمل کی تاریخ مونجوداڑو سے شروع ہوتی ہے اور پھر اس شاقتوں و رشد کی جھلکیاں جام نظام الدین کے مقبرے کے نقش و نگار، رنی کوٹ و عمر کوٹ کے قلعوں، حیدر آباد شر کے ہوا دنوں، سندھ کی اجرک، رلی، کاشی کاری کے ٹالکوں، اور فرنچپر میں نظر آتی ہے۔ (13)

سندھی ادب کے درختان ستارے شاہ لطیف، سچل اور سامی ہیں کہ جنہوں نے اپنی شاعری میں سندھ کے جذبات کی عکاسی کی ہے۔ اور سندھی زبان کو زرخیز بنا کر اسے ایک جدا گانہ حیثیت دی ہے۔ سندھی قوم پرستی کی بنیاد مذہب پر نہیں ہے، بلکہ زبان اور علاقہ پر ہے۔ سندھی بولنے والا چاہے وہ مسلمان ہو یا غیر مسلم وہ قوم کا رکن ہے۔ اس نظریہ نے دو قوی نظریہ کی نفی کرتے ہوئے، سندھی قومیت کو سیکولر بنیادوں پر استوار کیا ہے۔

یہاں اس بات کی جانب اشار کرنا ضروری ہے کہ جب بھی تاریخ کو نیشنل ازم کے تحت لکھا جاتا ہے تو واقعات کو نہ صرف مسخ کیا جاتا ہے بلکہ اس کے بیان میں مبالغہ سے بھی کام لیا جاتا ہے۔ نیشنل ازم کے خلاف اگر واقعات ہوں تو انہیں نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ سندھ کی تاریخ نویسی میں بھی ہم ان رجحانات کو دیکھتے ہیں۔ دوسرے یہ کہ سندھ کی تاریخ نویسی کے یہ نظریات علمی طور پر پیش نہیں کئے گئے، بلکہ انہیں جذباتی طور پر لکھا اور پھیلایا گیا ہے۔ سندھ کی مظلومی اور محرومی سے فائدہ اٹھانے والے سندھ کے وڈیرے اور زمیندار رہے، جب کہ سندھ کے عوام اسی طرح

سے استھان کا شکار ہوتے رہے۔

سنده کی تاریخ نویسی، سنده میں نیشنل ازم کے اتار چڑھاؤ میں آکر ٹھہر کر رہ گئی۔ اس میں صرف اس حد تک نئے خیالات اور نظریات آئے کہ جمل تک اس نے نیشنل ازم کو سارا دیا، اور قومی تحریک کے مفادات کو پورا کیا لیکن سنده کی تاریخ نویسی میں علمی طور پر کوئی ترقی نہیں ہوئی۔ اس بات کی کوئی کوشش نہیں ہوئی کہ سیاست نے آگے بڑھ کر اسے دوسرے سماجی علوم کی روشنی میں تشكیل دیا جائے اور سنده اور اس کے معاشرے و سماج پر تحقیق کی جائے۔ مثلاً یہ کہ شیکناوی نے سنده کے معاشرے پر کیا اثرات ڈالے؟ کن کن مراحل پر سماجی تبدیلیاں ہوئیں اور انہوں نے سنده کے سماجی طبقات کی کس انداز سے تشكیل کی۔ کیا سنده میں کسانوں کی بغاوتیں ہوئیں؟ اس کا زراعتی اور کاشتکاری کا نظام کیا تھا؟ اس کا قبائلی نظام کن بنیادوں پر قائم تھا؟ غیر ملکی تجارت نے سنده یہ کیا اثرات ڈالے؟ حال ہی میں شکار پور اور حیدر آباد کے ہندو تاجریوں اور ان کی تجارتی سرگرمیوں پر کلاڑ مار کوٹش نے کام کیا ہے۔

The global world of Indian Merchants. (1750-1947)

اس سے سنده کے ہندو تاجر اور ان کی پوری دنیا میں پھیلی ہوئی تجارت کے بارے میں بیش بہاء معلومات حاصل ہوتی ہیں۔ اس طرح سنده کے عاملوں پر سنده میں سکھوں کی موجودگی اور ان کے مذہبی رویے۔ یہ اور اس قسم کے بہت سے موضوعات ہیں کہ جن پر کام کرنے کی ضرورت ہے۔

دیکھا جائے تو سنده کی تاریخ ابھی ناکمل ہے۔ اس کو سیاست اور نگرانی نظریات سے آزاد کر کے، وسیع بنیادوں پر مکمل کرنے کی ضرورت ہے۔ مگر موجودہ حالات میں یہ ایک خواب معلوم ہوتا ہے، کیونکہ سنده کی یونیورسٹیاں اور تحقیقی ادارے، ان تحقیقی صلاحیتوں سے محروم ہیں جو سنده کی تاریخ پر تحقیقی و علمی کام کر سکیں۔ تاریخ کا کام محض سیاسی مفادات ہی کو پورا کرنا نہیں ہے، بلکہ اس کا کام لوگوں میں ایک ایسا تاریخی شعور پیدا کرنا ہے کہ جو ماضی و حال کو سمجھنے میں مدد دے۔

## حوالہ جات

- 1 ڈاکٹر مبارک علی: سندھ: خاموشی کی آواز۔ لاہور، 1994ء، ص 256
- 2 سلیمان ندوی: عرب و ہند کے تعلقات کراچی، 1976ء، ص 187-192
- 3 مران: تحریک آزادی نمبر۔ نمبر 1، اور 2، سال 1985ء، سندھی ادبی بورڈ، جام شورو۔ ص 17، 18
- 4 ایضاً: ص 5
- 5 ایضاً: ص 6
- 6 ڈاکٹر مبارک علی، ص 45
- 7 عبد الواحد آریسرا: جی۔ ایم۔ سید۔ منظور آباد (5) ص 56
- 8 ایضاً: ص 55
- 9 ایضاً: ص 58
- 10 ایضاً: ص 63
- 11 حام الدین راشدی: مقدمہ، تاریخ مظہر شاہجہانی (یوسف میرک) سندھی ادبی بورڈ، حیدر آباد 1962ء، ص 21
- 12 ایضاً: ص 30، 31
- 13 آریسرا: ص 62، 63

رمضان

## بھگتی تحریک کی آئینہ دیالوجی داودیاں کا معاملہ

ہرنہس نکھیا / رشید ملک

مورخین نے بھگتی تحریک کی کئی مختلف تعبیریں کی ہیں۔ زیادہ سے زیادہ اس تحریک کے عقاید کا مطالعہ کیا گیا ہے یا مزید، ازمنہ و سطی میں ہندو مسلم تعلقات اور ذات پات کے نظام پر اس تحریک کے اثرات کو زیر بحث لایا گیا ہے۔ وسطی دور کے ہندوستان میں ذاتوں اور فرقوں پر اس کے سماجی اثرات کی بجائے ایسے جائزے زیادہ تر صرف اس تحریک کے قائدین کے عقاید کا احاطہ کرتے ہیں۔ تاہم میکلوڈ نے گرو نانک کے زمانے کے سکھوں کا عمرانی مطالعہ کرنے کی کوشش کی ہے اور عرفان حبیب نے تیرہویں اور چودہویں صدیوں میں واقع ہونے والی کئی تیکنیکی اور اقتصادی تبدیلیوں میں پندرہویں سے سولہویں صدی کے دوران توحید پرستانہ تحریک کی شروعات کو تلاش کرنے کی کوشش کی ہے۔ (1)

ان صفحات میں سولہویں صدی کے نصف آخر کے دوران بھگتی تحریک کے ایک اہم لیڈر دادو دیال کی ریاست اور مختلف سماجی طبقوں کی طرف روشن کا مطالعہ پیش کیا گیا ہے۔ ایسے مطالعہ کی اہمیت شاید اس امر میں ہے کہ اس تحریک کی مقبولیت کے پیش نظر دادو دیال اور اس تحریک کے دوسرے لیڈروں کی ریاست اور سماج کی طرف روشن اس دور کے عوام کے شعور کی نہ صرف عکاسی کرتی ہے بلکہ اس کی تعین کننہ بھی ہے۔ اس زمانے کے معاشرے کی تفہیم کے لئے وسطی دور کے ہندوستانی ادب کا جیسے دادو دیال کی گر نقاولی ہے، یہ صفحات ذیلی طور پر اس کا جائزہ بھی لیتے ہیں۔ (2) ایسے مطالعہ کے لئے اس قسم کے مأخذ کی اہمیت بہت زیادہ ہے کیونکہ اس ادب کا وافر حصہ خصوصاً وہ جس کا تعلق بھگتی دور سے ہے، صرف غیر سرکاری مأخذ ہی نہیں بلکہ

زنانہ و سلطی کی ریاست اور سماج کی طرف عوامی روشن کا بھی واحد ترجمان ہے۔  
داود بھگت کبیر کا روحانی جانشین تھا۔ (3) وہ 1544ء میں شاید احمد آباد میں پیدا ہوا  
اور روایت کے مطابق اس کی وفات 1602ء میں راجحتان کے گاؤں نارانیہ میں ہوئی۔  
اس طرح وہ اکبر کا ہمیصر تھا۔ (4)

گویہ تو معلوم ہوتا ہے کہ اس نے احمد آباد سے چل کر راجحتان، بہارس اور بہار  
سے ہوتے ہوئے بنگال تک پورے شمالی ہند کا دورہ کیا مگر اس نے اپنی زندگی کا بیشتر  
حصہ راجحتان ہی میں گزارا۔ (5) تاہم اس کی زندگی کے واقعات کا تاریخی تعین مشکل  
ہے۔ وہ اپنے بارے میں بڑا خاموش ہے اور اس کے مقلدوں کی لکھی ہوئی اس کی  
سوائیں میں الحالتی عصر بست زیادہ ہے۔ (6)

تاہم یہ یقینی امر ہے کہ اس کا تعلق سماج کے نچلے طبقے سے تھا۔ شاید وہ دھنیا تھا  
(7) اس کے کلام کے کئی ایڈیشن شائع ہو چکے ہیں۔ (8) لیکن پرشورام چتر ویدی کا تیار  
کردہ اس کا مجموعہ کلام جسے وارانسی کی ناگری پر چارینی سجانے 2022 بکری (1966ء)  
میں غالباً اس کی پچاسویں (پانچ سو سالہ؟ مترجم) بری پر شائع کیا، ایک مخطوطے مورخ  
1710 بکری (1653ء) پر مبنی ہے۔ اشعار کی تاریخوں کا یا ان مقالات کا جہاں وہ لکھے گئے،  
تعین تقریباً ناممکن ہے۔ چونکہ وہ مبلغ تھا جس نے شمالی ہند کے وسیع حصے کا دورہ کیا،  
اس لئے اس کے اشعار کی زبان اس کے مخاطبوں کے لحاظ سے بدلتی رہی ہو گی۔ ایسا  
اشعار میں راجحتانی، کھڑی بولی، پنجابی، گجراتی اور فارسی کے استعمال سے واضح ہوتا  
ہے۔ کئی وفعہ تو ایک ہی شعر میں ان سب زبانوں کا ملغوبہ بھی نظر آتا ہے۔ دو تم، اس  
کے خطاب کا ذریعہ بننے کے لئے، چونکہ داود پر اشعار خود بخود وارد ہوتے تھے، اس لئے  
ایک ہی گمعت کو خطاب کرنے کے دوران ان اشعار کا مواد بھی بدلتا رہا ہو گا۔ لیکن  
مذکورہ مخطوطے میں مواد ہی کے لحاظ سے اشعار کی زمرة بندی کی گئی ہے۔

داود کا کلام دو طرح محفوظ کیا گیا ہے: ایک زبانی (معنیہ) اور دوسرا تحریری  
(کلفنیہ) (9) زبانی یاد ہونے والے یعنی حفظ شدہ اشعار ابھی مرتب نہیں ہو سکے۔ کشفی  
موہن سین کا اندازہ ہے کہ ان اشعار کی تعداد 20,000 (10) پدون پر مشتمل ہے  
(ایک پد میں 6 سے لے کر 160 تک اشعار ہو سکتے ہیں)، جب کہ ساکھیوں (یعنی فروا"

فردا" اشعار کی تعداد اس سے کمیں زیادہ ہے۔ چترویدی نے اس تعداد کا بڑا کڑا محاکمہ کیا ہے۔ (11) لیکن کافی روایت یعنی ضبط تحریر میں آئے ہوئے مخطوطوں کے مطابق نہ ہی اشعار کی تعداد میں کوئی اتنی تبدیلی ہے (کہی اشعار تکرار مخف بھی ہیں) اور نہ ان کے معانی یا زبان میں اتنا تغیر ہے گو معانی میں تغیر کے بغیر کمیں کوئی لفظ بدلا بھی گیا ہے۔

داؤ کی گرختاولی میں اہم ترین امر گرو کا تصور ہے۔ خدا تک انسان کی رسائی میں گرو ہی وسیلہ ہے۔ "گرو کے بغیر ایک لاکھ چاند اور کئی ملین سورج انسان کے تاریک گوشوں کو منور نہیں کر سکتے۔" (12) پرانی کے تمام تالابوں کے باوجود اگر گرو کی نظر عنایت شامل نہ ہو تو پرندہ پیاسا ہی رہے گا۔" (13)

انسان پر گرو کا اختیار غیر مشروط اور مطلق ہے۔ انسان کے لئے گرو کی اطاعت ذاتی (14) اور کل دونوں طرح کی ہیں۔ اس کے ساتھ گرو کا کروار مشقانہ ہے۔ حقیقت میں گرو مخف بھی ایک راہنمہ (15) ہے آخری مقصد یعنی نروان حاصل کرنے میں ہے۔ (16)

گرو کا یہ تصور جس کے مطابق ایک طرف تو اسے اپنے مقلدوں پر اختیار کلی حاصل ہے اور دوسری طرف وہ ان پر شفقت بھی کرتا ہے، ابوالفضل کے بادشاہ کے تصور سے بڑی مطابقت رکھتا ہے۔ (17)

اس مطابقت کو اس وقت مزید تقویت ملتی ہے جب داؤ خدا اور اس کے دربار کی بڑی خوبصورت تصویر کشی کرتا ہے جس میں ایک عظیم بادشاہ کی شان و شوکت و کھانی گئی ہے۔ داؤ مختلف الفاظ میں خدا کو یاد کرتا ہے: "صاحب (18) سلطان (19) مهاراج (20)، راؤن کا راؤ (21) وغیرہ وغیرہ۔ خدا کے دربار میں تمام شاہی لوازمات موجود ہیں: کنیزیں، شاعر، رقصائیں، مردگان بجانے والے، خزانہ (22)، ہر کارے (23) وغیرہ۔ خدا کے دربار میں معروف اور جانے پہچانے درباری عمدے دار بھی موجود ہیں: دیوان (24) و قلعہ نویس (25) درباری جو ہاتھ باندھے کھڑے رہتے ہیں (26) اور سپاہی۔ کتر روحانی استعداد کے بغیر خدا کے دربار تک رسائی مشکل ہے جہاں کروڑوں دیوتا ہاتھ باندھے کھڑے رہتے ہیں (28) دربار میں حاضری کے وقت سجدہ بجا لانا ضروری

(29) ہے۔

خدا اور انسان کے درمیان آقا اور غلام والا رشتہ ہے۔ خدا مالک الملک ہے (30) اور انسان اس کا غلام ہے۔ خدا کے لئے غلام کی اطاعت غیر مشروط ہے۔ (31) حقیقت میں خدا کا سچا اور وفادار خادم وہی ہے جو اس کے حکم سے اسی کے ہاتھوں گردن کٹوانے، دریا میں ڈبوئے جانے یا پہاڑ سے گرانے پر ہر وقت تیار ہو (32) بڑے سے بڑے حاکم اور خان اسی کو جواب دے ہیں۔ (33) اس کی اطاعت کے بغیر کوئی چارہ نہیں ہے کیونکہ وہ قادر مطلق ہے اور آنکھ جھپکنے میں وہ پہاڑ کو رائی بنا سکتا ہے۔ (34)

اپنے بندوں کے لئے خدا کا فضل بھی بے پایا ہے۔ وہ اپنے بندوں کا حافظ و ناصر ہے (35) اور وہ ان سب کی خطا میں معاف کرتا ہے۔ (36) بادشاہ کے متعلق ابوالفضل کے خیالات کا دادو کے خدا کے متعلق خیالات سے مقابل بہت ولچپ ہے۔ ابوالفضل کی نظر میں بادشاہی خدا کا عطا یہ ہے (37) اور اسی کی طاقت کی علامت ہے (38) وہ اپنے مثالی بادشاہ اکبر کو اپنے زمانے کا آقا سمجھتا ہے "جسے خدا نے فتحمندی کی طاقت عطا کی ہے اور اسے دنیا اور خلوق کا فرمازروا بنایا ہے....." (39) بادشاہ چونکہ ظل سمجھا ہے اس لئے وہ صرف اسی کو جواب دے ہے اور فلسفی انسانوں پر اس کا حکم حتیٰ ہے۔ ابوالفضل بادشاہ کی اس مطلق العنانی کو "واحد حکومت" واحد حکمران، واحد راہبر، واحد مقصد، واحد خیال" (40) کہہ کر مزید تقویت دیتا ہے۔ اور اس تصور کو اس اہم جواز سے مسلک کرتا ہے جو بادشاہ کی مطلق العنانی کے لئے وہ پیش کرتا ہے۔۔۔۔۔ معاشرے میں ہر قسم کی سکھیں کو ختم کرنا یا دوسرے الفاظ میں نظم و نق بحال رکھنا "اگر بادشاہوں کا جلال نہ ہو تو سیاسی اور سماجی نظاموں سے مختلف قسم کی افراحتی کیسے فرو ہو گی۔" (41) ہم آگے دیکھیں گے کہ یہ خیال دادو کے خیالات سے بہت قریب ہے۔

بادشاہ خصوصاً اکبر کے لئے ابوالفضل غیر مشروط وفاداری کی تلقین کرتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس کی نظر میں کوئی حرکت یا فعل جو ایسی وفاداری کے مطابق نہ ہو تو اس پر پاداش لازم ہے (42) وفاداری بھی دو قسم کی ہے: ایک وہ جو کسی مصلحت کی

بنا پر ہو اور دوسری وہ جو ان لوگوں میں ہوتی ہے جو سچائی کی حلاش میں ہوں اور ان کے بے غرض دل محبت کی روشنی سے منور ہوتے ہیں۔ وہ خدا کے منتخب کردہ لوگوں میں سب سے آگے ہیں۔ (43)

ابوالفضل کے بادشاہ کی صفات میں مطلق العنان اور جلال کے علاوہ دریا دلی بھی شامل ہیں۔ دادو کی معافی کے وقت ابوالفضل اکبر کے الفاظ دہراتا ہے: ”هم ظل سجنی ہونے کی بنا پر تھوڑا لیتے ہیں اور زیادہ دیتے ہیں۔ ہماری درگزربی میں کینہ کاشانہ تک نہیں۔“ (44) ابوالفضل دوسری صفات کے ساتھ خود ”اپنی رعایا کے لئے پدرانہ شفقت“ اور ”وسیع القلبی“ (45) کو بھی شامل کرتا ہے۔

سامجی سطح پر دادو کے پر جلال اور مطلق مگر رحم دل خدا یا گرو اور سیاسی سطح پر ابوالفضل کے بادشاہ کے متعلق مماشل تصور کو قبول کرنے سے یہ تنبیہ بالکل مطلقی ہے کہ دادو ایک مطلق اتحاری کا قائل تھا۔ دادو کہتا ہے کہ ”امن اسی وقت قائم ہو سکتا ہے جب سیاسی اقتدار میں وحدت ہو۔ اگر ایسے اقتدار میں ثنویت ہو تو اس سے پیدا ہونے والی شورش سے کوئی بھی محفوظ نہیں رہ سکتا۔ سیاسی اقتدار میں وحدت سے شر (ملک) میں امن ہوتا ہے۔ بادشاہ اور رعایا دونوں خوش رہتے ہیں اور ہر جگہ روشنی ہی روشنی ہوتی ہے۔“ (46)

گر نخلوں میں دوسرے سماجی طبقوں اور گروہوں میں رائے، راوٹ، ساہبوکار، صراف، تاجر، بخارے (چل پھر کر تجارت کرنے والے کسان) اور باندے شامل ہیں۔ اپنے زمانے میں دادو ان سماجی طبقوں کی کارگزاری کو پورے طور پر قبول کرتا ہے۔ حقیقت میں وہ ان سب کے لئے خدا کا استعارہ استعمال کرتا ہے اور یوں وہ سماج میں ان کی پوزیشن کو بلند کرتا ہے۔ ان سب کے کروار کے خلاف دادو کہیں بھی کوئی بات نہیں کرتا۔ بڑے عمومی طریقے سے وہ کبھی کبھار ایک مختصر سا احتجاج کرتا ہے اور وہ بھی محض ایک ضمی طریقے سے۔ مثال کے طور پر وہ چاہتا ہے کہ رائے راوٹ اور خان اپنی جاہ طلبی کو قابو میں رکھیں (لغوی طور پر شمولیت) تاکہ وہ حد سے زیادہ بڑھنے نہ پائے اور پورے زمین و آسمان پر چھانہ جائے (47) یا جب وہ اپنے آپ کو راجارام کا راوٹ کہہ کر راوٹ کی قابل احترام پوزیشن کو قبول کرتا ہے تو خود ضاٹکی پر اپنے

اپ کو نصیحت کرتا ہے ”راجا رام کے راوت دادو اس (خدا) کے نام کو کبھی نہ بھولنا۔ اپنی روح کا خیال رکھو۔ اس طرح تم گاؤں (جسم) میں بہتر نظم و ضبط رکھ سکو گے۔“ (48) اس نصیحت میں یہ امر مضمر ہے کہ راوت اپنی رعایا سے معاملات کرتے وقت نہ صرف اپنے دائرہ اختیار کی خلاف ورزی کرنے کی کوشش کرتے تھے بلکہ آخر کار ایسی خلاف ورزی کسانوں اور نظم و نق قائم رکھنے والوں کے اقتدار کو مع راوت کے ہر باد کر دیتی ہے۔

دادو کے حوالوں سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ سماجی طبقوں میں تجارت اور مالی معاملات کو بڑا اونچا مقام دیتا ہے۔ وہ ان طبقوں کے کاروباری جواز کو تسلیم کرتا ہے مگر ان سے کاروباری طریقوں میں خود کاروبار کے فلیدے کے لئے انتہائی دیانت داری کی توقع کرتا ہے۔ یہ کہ اپنے مال کی زیادہ سے زیادہ قیمت وصول کی جائے (49) اور قیتوں کو بڑھانے کے لئے سہ بازی کی جائے ایسے خیالات ہیں جن کا کتنی جگہ پر دادو زور دار اظہار کرتا ہے۔ ”جس نے اپنے آپ کو خدا کے لئے وقف کر دیا وہ بڑا ہی واثق مند ہے۔ اگر تم زیادہ سے زیادہ قیمت وصول کرنا چاہتے ہو تو خالق سے سہ بازی میں اپنا سر بھی لگا دو“ (50) ”اگر تم لافانی ہونا چاہتے ہو تو سہ بازی میں مشغول ہو جاؤ۔“ (51) اصل میں جو اپنے اصل زر اور منافع کا خیال نہیں رکھتا بدھو ہے۔ ”دادو، اگر تم رام کا نام جپتے رہو تو تم سب کچھ مل جائے گا لیعنی تمہارا منافع اور اصل زر دونوں اور اگر تم اس کا ذکر نہیں کرتے تو تم سب کچھ کھو دو گے۔ جاگ جا اے بدھو“ (52) یوں قرض دینے والے کو وہ اتحصال کرنے والا نہیں سمجھتا۔ وہ انہیں قرض دار کا محافظ سمجھتا ہے جس کے لئے قرض دار کو اس کا اخلاقی طور پر منون ہونا چاہئے۔ ”خدا اپنے بندوں کو دولت رکھنے کے لئے دیتا ہے لیکن بندے کی نیت (روپے کے متعلق) خراب ہو جاتی ہے۔ دادو ساری دولت ساہبو کی ہے۔ دوسرا خیال کرنا اپنے آپ کو دھوکہ دینا ہے۔“ (53) ”جو سر رام کے سامنے جھک جاتا ہے وہ رام کی پناہ میں آ جاتا ہے۔ دادو نے جو کچھ خدا سے لیا تھا وہ سب اس نے خدا کو واپس کر دیا ہے اور اسے قرض سے نجات مل گئی ہے۔ قرض خواہ کو قرض واپس کرنے میں پہل کرنا اور آزاد ہو جانا سب سے اچھی بات ہے۔ بعد میں تو ہر حال میں ہر کوئی قرض واپس کر دیتا ہے۔“ (54)

ادو کی معاشرے میں دولت اور پیسے کے کردار کی تحسین ایک ایسی علامت ہے جس کی طرف وہ بار بار رجوع کرتا ہے۔ وہ روحلانی اقدار کو بھی دولت کی خالص اصطلاحوں میں خصوصاً ہیرے جواہرات کہہ کر بیان کرتا ہے۔ خدا اور سادھو کو وہ اکثر جوہری کہتا ہے جس کے بر عکس عام آدمی زندگی کے ہیرے کو کوڑی سمجھتا ہے، اور سکنریوں (زندگی کی ہمہ ہمی) کو ہیرے (یعنی مثالی روحلانی زندگی) سمجھ کر اخالیتا ہے (55) دادو کو یقین ہے کہ یہ کالی یگ کی خصوصیت ہے کہ امیر غریب ہو جائیں اور غریب امیر اور نپاک پاک بن جائیں اور پاک نپاک۔ (56)

تمہام دادو و دوسروں کو بھی نصیحت کرتا ہے کہ لوگوں سے معاملات کرتے وقت وہ اپنے آپ پر قابو رکھیں اور اپنے مال کے معیار اور مقدار کے بارے میں دیانت داری سے کام لیں۔ اس سے تجارت بڑھتی ہے (57) یہاں یہ امر مضمر ہے کہ لین دین میں تاجر ہمیشہ دیانت دار نہیں تھا۔

ایسی ہی ایک واحد ساکھی جس میں صراف کا ذکر آیا ہے زیادہ اہم نہیں سوائے اس کے کہ اس میں اس اصطلاح کو تسلیم کیا گیا ہے۔ (58) اسی طرح دادو کا کاشت کاری اور زراعت کا ذکر بھی کسی قدر سطحی ہے۔ (59) کیونکہ اس میں صرف کھیتوں کو سیراب کرنے اور انہیں بونے کا تذکرہ ہے۔ زراعتی عمل کے متعلق یہ اشارے سرسری نقطات کے سوا کوئی اہم اطلاع نہیں دیتے۔ دادو بار بار تأکید کرتا ہے کہ زمین کے مالک کو زمین پر پوری توجہ دینی چاہئے تاکہ زمین کی پیداوار میں اضافہ ہو۔ شاید اس میں یہ حقیقت مضمر ہو کہ زرعی مزدوروں کے ذریعے زیر کاشت آنے والے وسیع رقبے سے پیداوار کم ملتی ہو گی۔ وہ اس زمیندار کو خدا اور ست گرو سے تشبیہ دیتا ہے جو زمین پر اپنی پوری توجہ مرکوز کرتا ہے۔ اور بتاتا ہے کہ ایسی زمینوں سے ہمیشہ اچھی فصل حاصل ہو گی۔ (60)

ایک اور جگہ دادو یہ سمجھاتا نظر آتا ہے کہ زمین کے میں بسوے خوش حالی کا ایسا سبب ہیں کہ اس کا مالک خدا کو بھی بھول جاتا ہے (61) مگر پیش کا یہ ایک مجازی استعمال ہے۔

دادو کا بخارے (62) اور جولاہے (63) کا تذکرہ کاشت کار کی روزمرہ زندگی اور

جولہ ہے کے فن پر بہت کم روشنی ڈالتا ہے۔ مگر ان سب اشاروں کی کوئی سماجی حیثیت نہیں ہے، بخارہ رات کو جلدی گھر لوٹ آتا ہے، رات کا دوسرا حصہ وہ اپنی بیوی کے ساتھ گزارتا ہے، تیرے حصے میں وہ اپنی گھری اٹھا کر چل دلتا ہے، اور آخری حصے میں وہ بیرون جاتا ہے۔ یہاں رات سے مراد زندگی کا چکر ہے پیر سے طنزیہ مراد بخارے کا بڑھلپا ہے جب وہ اپنی تجارت جاری نہیں رکھ سکتا۔

دادو کے کام اور زندگی کو ڈاکٹر تارا چند نے ایک دوسرے زاویے سے بڑی تفصیل سے دیکھا ہے۔ ان کی نظر میں دادو ہندو اور مسلم کلچر کے امتزاج کی بھرپور حمایت کرنے والا تھا۔ (64) اس امر پر مزید بحث کی ضرورت تو نہیں مگر مختصرًا یہ عرض کرنا ضروری ہے کہ سیاسی سطح پر تو دادو خدا کو حکمران پادشاہ کے روپ میں دیکھتا ہے لیکن سماجی سطح پر وہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے کثر طبقوں پر زبردست حملے کرتا ہے (65) اصل حقیقت تو یہ ہے کہ دادو کی نظر میں کافر اور مسلمان کے درمیان فرق چند اوصاف کی موجودگی یا غیر موجودگی پر مبنی ہے۔ ”میاں مسلمان کا کفر دل میں ہے، وہ دنیا داری میں مصروف ہو گیا ہے۔ اور رحمان کو بھول گیا ہے۔“ (66) ”دادو کافر تو وہ ہے جو جھوٹ بولتا ہے، اپنے دل کو صاف نہیں رکھتا، کافر اپنے مالک کو نہیں پہچانتا، اس کے اندر جھوٹ اور ریا کاری ہے۔“ (67) ”اس کے دل میں نہ ہمدردی ہے اور نہ ہی شفقت، اس کا دل بجلی کی طرح سخت ہے، اسے واقعی کالا کافر کہنا چاہئے، مومن اس سے بڑا مختلف ہے۔“ (68)

چنانچہ یہ واضح ہو جاتا ہے کہ سماجی سطح پر دادو بالعموم حکمران طبقے کے اداروں اور آدارشوں کو قبول کرتا ہے۔ وہ اس زمانے کے سماج کی ساخت کو بھی قبول کرتا ہے۔ اور وہ صرف مختلف طبقوں کو زیادہ دیانت داری اور اہلیت سے فرائض ادا کرنے کی تلقین کرتا ہے۔ (69) اس کی فکر احتیاج پر نہیں بلکہ راضی برضا ہونے (70) یا سماجی کمکش سے اجتناب پر ہے۔ (71) یوں دادو کی فکر حکمران طبقے کے نظام کی حد بندیوں کو توڑنے سکی بلکہ اسی کا یہ نظام فکر سماجی سطح کی زیریں تک سرایت کر گیا اور وہیں وہ مختلف صورتیں اختیار کرتا چلا گیا۔ جیسا کہ مارکس نے کہا ہے ”ہر دور میں حکمرانوں کا نظام فکر ہی حکومت کرنے والوں کے آورش ہوتے ہیں“ (72) سوائے اس وقت کے جب کوئی

طبقہ تمام سماجی سڑک پر کوئی و بالا کرنے کی کوشش نہ کرے اور حالات ایسی تبدیلی کے لئے سازگار نہ ہوں۔ اس امر کے باوجود کہ لوگوں کی ایک کثیر تعداد ان کی پیرو ٹھی دادو یا بھگتی تحریک کے دوسرے لیڈروں سے بالعموم، ایسی توقع رکھنا کہ وہ تبدیلی کے نقیب ہوں ذرا زیادہ تبلیغ از وقت ہے۔

پندرہویں اور سولویں صدیوں کے دوران بھگتی تحریک میں عوام کی ایک کثیر تعداد کی شمولیت کی وضاحت شاید اس امر سے ہو کہ ہندوستان میں ترکوں کی ریاست کے قیام کے بعد اقتصادی اور نظم و نتیجے میں تبدیلیوں سے ذات پات کے نظام کا ان سے تفاوت کرنا ضروری ہو گیا تھا۔ عرفان جبیب نے تیرہویں اور چودھویں صدیوں میں پیدا ہونے والی تبدیلیوں اور نئے نئے متعارف شدہ فنون پر بحث کی ہے جو ہر قسم کی پیداوار میں اضافے کا باعث بنیں (74) انتظامیہ کی بڑی حد تک مرکزیت کی بنا پر کافی استحکام پیدا ہوا اور تجارت نے بھی ترقی کی۔ اس کا نتیجہ یہ تھا کہ کئی نچلے طبقے پہلے سے زیادہ خوشحال ہو گئے اور وہ سماج میں اس خوشحالی کے مطابق مراتب حاصل کرنے کی کوشش کرنے لگے (75) یہ کوشش کافی حد تک پورے ذات پات کے نظام پر حملوں کی صورت میں منعکس ہوتی ہے۔ نائک نے تو عملی طور پر ذات پات کے بغیر معاشرہ قائم کرنے کی کوشش کی لیکن سکمبوں میں بغیر کسی کوشش کے بغیر ذات پات کے نظام کی بحالی سے معلوم ہوتا ہے کہ اس نظام کی بنیاد کبھی بھی پوری طرح منہدم نہیں ہوئی۔ زیادہ سے زیادہ ہم صرف یہ کہہ سکتے ہیں کہ اس نظام میں تھوڑی سی چک سرایت کر گئی۔ شمالی ہند میں اس تحریک میں عوام کی کثیر تعداد میں شمولیت کے دوران اس کے قائدین کی ذات اور ان کا سماج کے طبقوں سے تعلق پر غور کرنا دلچسپ ہو سکتا ہے۔ کبیر جو لہا تھا، نائک ایک چھوٹا سا تاجر اور دادو دھنیا۔ اس کے علاوہ دیگر قائدین جیسے دھننا، پیپا وغیرہ کی ذاتیں بھی ایسی ہی تھیں۔ تاہم زیادہ اہم بات یہ ہے کہ چھوٹی ذات اور نچلے طبقوں کے مسائل ہی ان کی تحریروں میں منعکس ہوئے ہیں۔

یہ بھی اہم بات ہے کہ ذات پات کے نظام پر حملوں کے علاوہ بھگتی تحریک کے قائدین کی اقتصادی ظلم کے خلاف شکایتیں صرف انتظامیہ کے چھوٹے اہلکاروں جیسے خاص طور پر گاؤں کا نمبردار یا محاسب کے خلاف ہوا کرتی تھیں۔ مزید، یہ سب شکایتیں

کسی اور کے سامنے نہیں بلکہ بادشاہ، دیوان یا بادشاہ کے مثالی پیکر یعنی خدا کے حضور پیش کی جاتی تھیں۔ بعض اوقات وہ یہ بھی محسوس کرتے تھے دیوان بھی بد دیانت ہو گا لیکن بادشاہ کے خلاف انہوں نے کبھی کوئی گلہ شکوہ محسوس نہیں کیا۔ ذات پات کے نظام اور اقتصادی استبداد کے خلاف خواہ وہ مقامی سطح پر ہی تھا، جو احتجاجی تحریک انہیں نظر آئی، اس میں عوام کی کثیر تعداد میں شمولیت اور عین اس وقت جب بنیادی اقتصادی، سیاسی یہاں تک کہ اس وقت کے سماجی ساخت نے مطلق العنان کی تصور گری کے ساتھ مل کر ایک طرف تو ستر ہوئیں صدی میں مغل ریاست کے خلاف مسلمانوں کی بغاوت کو ابھارا اور دوسری طرف اس کی وارث ریاستوں کی مغل ماؤز پر اندر ہونی تنظیم کو بڑے چھوٹے پیانے پر نقلی تخلیل کی۔

### حوالہ جات

- 1- یوسف حسن کی نظر میں بھگتی تحریک ہندوؤں کی کثرت پرستی پر وحدت کے اسلامی اثرات کا نتیجہ تھی۔

*Glimpses of Medieval Indian Culture*, Bombay, 2nd. ed. pp. 1-31.  
اے بی پائٹے کے خیال میں یہ ہندو طبقہ کی خود اپنی اصلاح کی کوشش تھی تاکہ وہ مسلمانوں کے معاشرتی اور مذہبی غلبہ حاصل کرنے کی کوششوں کو جذب کر سکیں۔

*The First Afghan Empire in India*, Calcutta, 1956, pp. 256-260  
آئی اچ قربی کے مطابق بھگتی تحریک مسلمانوں کو ہندوؤں میں ضم کرنے کی ایک بڑی عیارانہ کوشش تھی۔

*The Muslim Community of the Indo-Pakistan Subcontinent.*

The Hugue, 1962, pp. 104-24

کے الیں لال کی رائے میں پدر ہوئیں صدی میں بھگتی تحریک ”ہندوستانی معاشرے میں ایک خاموش انقلاب تھا جو ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان خیالات کے تعامل کی بنا پر وجود میں آیا۔

*Twilight of the Sultanate*, Bombay, 1963, pp. 201-315  
تارا چند کو اپنے کلاسیکی مطالعہ میں دو مقتضاد مذہبی مکاتب نظر آتے ہیں: ایک انقلابی طرز فکر

جس کا نمائندہ کبیر تھا اور دوسرا رجعت پنداہ طرز فکر جس کا نمائندہ تسلی داس تھا۔

*The Influence of Islam on Indian Culture, 2 end. ed.*  
Allahabad, 1963.

دو مختلف نظریات کے لئے دیکھئے :

*H. Moeheed, Guru Nanak and the Sikh Religion Oxford, 1968.*

اور

Irfan Habib, The Historical Background of the Popular Monothesitic Movements of the 15th-17th Centuries (mimeo) presented to the Seminar in Idea, Medieval India, University of Delhi, November, 1965.

جو دہلی یونیورسٹی میں نومبر 1965ء میں پیش کیا گیا۔

- گرو گرنچھ صاحب پر انحصار کر کے پروفیسر عرفان حبیب نے اپنے مقالے

The Evidence for the Sixteenth Century Agrarian Conditions in the Guru Granth Sahib, IESHR., Vol. 1. No. 3, Jan-March, 1964, pp. 64-72.

میں جس قسم کی اطلاعات (جیسے زرعی تعلقات) کا تجزیہ کیا ہے وسی اطلاعات گرنتھاوی میں بہت کم ہیں۔ چنانچہ اس مقالے میں معاشرے کے مختلف پہلوؤں کے متعلق جن کی اطلاعات گرنتھاوی میں ملتی ہیں دادو کی روشن کا مطالعہ پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ دادو عوامی تحریک کا پیرو تھا جو زمانہ و سلطی میں بھگت تحریک بن گئی اور اس کا لیڈر بھی تھا جس کے مانے والے خود بہت بڑی تعداد میں تھے۔ اس سے واضح ہو جاتا ہے کہ اس کے خیالات صرف ذاتی ہی نہ تھے بلکہ وہ عوام کے خیالات کے ترجیح بھی تھے۔

- پرشورام چتر ویدی (ایڈیٹر) دادو دیال گرنتھاوی، ناگری پرچاریتی، سجھا، وارنی، 2022  
بکری (1966ء)- ص 92، شعر نمبر 9

4- وہی کتاب ص 1 و 2- رام کمار و رما اس کی تاریخ پیدائش 1658 بکری (1601ء) بتاتے ہیں اور مزید یہ بھی کہتے ہیں وہ اکبر کا ہمیصر تھا۔ دادو دیال کے شاگرد جنگوپال کی سند پر رام کمار

ورما یہ دعویٰ بھی کرتے ہیں کہ اکبر اور دادو کے درمیان بحث مبانیت بھی ہوتے تھے۔ ملاحظہ ہو ان کی ہندی ساہتیہ کا آلوچناک اتماس، 'چھٹا ایڈیشن'، اللہ آباد، 1971ء، ص 272۔ اکبر کی وفات 1605ء میں ہوئی۔ یوں دادو نے چار سال کی عمر میں اکبر سے مبانیت کئے ہوں گے۔ اس سے ورما کی بتائی ہوئی دادو کی تاریخ پیدائش بست ملکوں ہو جاتی ہے۔

5۔ پر شورام چتر ویدی، 'مولہ بلا، دیباچہ' ص 6-5

6۔ دادو کے شاگرد جنگوپال کی کتاب شری دادو دیال جنم لیلا پارچی اور ایک دوسرے پیرو را گھو داس کی کتاب بھگتا مل، یہ دونوں کتابیں دادو کی زندگی کے متعلق بڑی مبہم اطلاعات دیتی ہیں۔ چنانچہ ہمیں دادو کی زندگی کو مربوط ٹکل دینے کے لئے منتشر اور جتنا جتنا اطلاعات پر ہی بھروسہ کرنا پڑتا ہے۔

7۔ گر نھاؤلی میں دادو اپنے آپ کو بخارہ (ص 455 شعر 1 اور دھنیا ص 477 شعر نمبر 1) کہتا ہے۔ ودیعت ہندی شبد کوش، گیان منڈل، بیارس 2009 بکری (1952ء) کے مطابق بخارے سے مراد روئی دھکنے والا ہے۔ دلتان مذاہب (تدوین نذر اشرف، گلکتہ، 1809ء ص 267) میں بھی اسے نداف کہا گیا ہے۔

8۔ دوسروں کے علاوہ مندرجہ ذیل ایڈیشن ابھی تک شائع ہو چکے ہیں:

سدھاکر دویدی (ایڈیٹر: شری دادو دیال کی ولی، کاشی نگری پرچاری سما، 1907ء)

سدھاکر دویدی (ایڈیٹر) دادو دیال کا شبد، کاشی نگری پرچاری سما، 1907ء

چندریکا پرسلو تریپاٹھی (ایڈیٹر) شری سوامی دادو دیال کی ولی، اجیر، 1964 بکری،

(1907ء)

دادو پاٹ سنگھو۔ لاہور، 1917ء وغیرہ

پر شورام چتر ویدی کا ایڈیشن، جسے میں نے اس مقالے کے لئے استعمال کیا ہے، 'چھٹا مخطوطوں کے تقلیل کے بعد تیار کیا گیا ہے۔ سب سے پرانے مخطوطے کو اشاعت کے لئے تیار کرنے میں ایڈیٹر نے حاشیے میں دوسرے تمام نسخوں کے اختلافات بھی درج کئے ہیں۔

9۔ چتر ویدی، 'مولہ بلا، دیباچہ' ص 17

10۔ 'مولہ بلا، دیباچے' میں دہر لیا گیا ص 17

11۔ "ایضا"

- 12 گر نقاولی ص 8-58
- 13 ایضاً ص 5-44
- 14 ایضاً - ص 2-3 "داو اپنے گرو سے اچھی طرح سے ملا اور (گرو نے) اسے گلے لکایا۔ میران (گرو) نے مجھ پر بڑی میرانی کی اور میرے تمام دینے جل اٹھے۔"
- 15 ایضاً "جب تم گرو سے ملتے ہو تو وہ تمہارے سارے مسائل حل کر دیتا ہے۔ وہ تمہیں کشتنی میں بھٹاتا ہے اور دریا کے پار لے جاتا ہے" یا ایضاً 3-17 "جب کوئی بوساگر میں ڈوبنے لگتا ہے تو یہ ست گرو ہی ہے جو مدد کو آتا ہے۔ داؤ گرو سے ملا کشتنی ران سے ملنا ہے جو تمہیں کشتنی میں بھٹائے گا۔"
- 16 داؤ کا آخری روحانی صرفت کے متعلق بیان نروان کا بھکھا دیتا ہے۔ ملاحظہ ہو ایضاً ص 292-53 ایک اور جگہ وہ لفظ نروان استعمال بھی کرتا ہے۔ ص 260 پر 15 شعر 2-2
- 17 یہ کلمتہ نیچے زیر بحث آئے گا۔
- 18 گر نقاولی ص 148-152-15-148-111 وغیرہ
- 19 ایضاً "ص 406، پر 20 شعر 2، 434
- 20 ایضاً "ص 465 پر 3 شعر 2
- 21 ایضاً "ص 348 پر 4 شعر 1
- 22 ایضاً "ص 475-474، پر 19
- 23 ایضاً "ص 341، پر 8 شعر 1
- 24 ایضاً "ص 488، پر 10، شعر 2
- 25 ایضاً "ص 474، پر 19 شعر 2
- 26 ایضاً "ص 470، پر 9، شعر 2
- 27 ایضاً "ص 14-228 اور 19-229 جہاں داؤ خدا کے غلاموں کے متعلق کہتا ہے وہ بہت بہادر اور وقار پاہی ہیں جو خدا کے لئے اپنا سر بھی کٹوانے کو تیار ہیں۔
- 28 ایضاً "ص 470 تا 471 پر 9
- 29 ایضاً "ص 53-68-68-180-209-14 وغیرہ
- 30 ایضاً "ص 428 پر 6، شعر 2

- 31 ایضاً، ص 340 پر 6 "اے خدا تو ہی میرا مالک ہے اور میں تمہارا غلام ہوں" حقیقت میں گر نھاوی میں ایسے بہت سارے مقام ہیں جہاں انسان کو خدا کا غلام کہا گیا ہے۔
- 32 ایضاً، ص 478 پر 28
- 33 ایضاً، ص 260 پر 15 شعر 3
- 34 ایضاً، ص 2-122
- 35 ایضاً، ص 33-294
- 36 ایضاً، ص 62-293، 312 پر 11 شعر 1، 454 پر 2
- 37 ابوالفضل اکبر نامہ (اے این) Bib. Ind. جلد 2 ص 285
- 38 ابوالفضل آئین اکبری (آئین) بلوخان (مترجم 9 جلد 1، 1927ء ص 168)
- 39 آئین، جلد 2 ص 129-128
- 40 ایضاً، جلد 2 ص 4
- 41 آئین، بلوخان (ایڈیٹر) ص 2، بلوخان کا ترجمہ قدرے مختلف ہے۔ ص 2
- 42 آئین، جلد 3 ص 20
- 43 ایضاً، ص 450-449
- 44 ایضاً، ص 97
- 45 آئین، بلوخان (مترجم) ص 3
- 46 گر نھاوی، ص 32-31، 131-130
- 47 ایضاً، ص 68-253
- 48 ایضاً، ص 36-19
- 49 ایضاً، ص 6-170، 34-266 جہاں انسان کو نصیحت کی گئی ہے کہ وہ اپنے (روحانی) سماں کو زیادہ قیمت پر فروخت کرے۔
- 50 ایضاً، ص 36-19
- 51 ایضاً، ص 286 پر 22 شعر 4، لافانیت سب سے بلند قیمت ہے جسے حاصل کرنے کے لئے شہ بازی سب سے بہتر طریقہ ہے اس لئے شرط زیادہ سے زیادہ ہونی چاہئے۔
- 52 ایضاً، ص 40-20

- 53 ایضاً" ص 101-41
- 54 ایضاً" 29-28-24-1 اور رام کو بطور قرض خواہ اور محافظ ناظر دونوں طرح پیش کیا گیا
- 55 ایضاً" ص 122-162 مزید دیکھیں 265-25-26-27-266-2 وغیرہ
- 56 ایضاً" ص 386 پر 22 شعر
- 57 ایضاً" ص 42-266
- 58 ایضاً" ص 28-174
- 59 ایضاً" ص 305-303
- 60 ایضاً" ص 303-2 "اگر مالک (صاحب) (اپنی زمین) کی آب پاشی نہیں کرتا تو پودا سوکھ جاتا ہے۔ دادو، اگر مالک آب پاشی کرتا ہے تو پودا بروٹا رہتا ہے۔"
- 61 ایضاً" ص 210 "جو اپنے جسم کو صاف رکھتا ہے اور (زمین کے) بیس بیوں میں کھو جاتا ہے اور خدا کو یاد نہیں رکھتا تو وہ Hadis توزیرتہ ہے۔
- 62 ایضاً" ص 504-505
- 63 ایضاً" ص 438 پر 1
- 64 تارا چند محولہ بالا ص 185-186
- 65 گر تخلوی ص 23-24-152-160-160-44-43-103-102-103-102 پر 13 شعر 2 460 پر 14 شعر 2 وغیرہ
- 66 ایضاً" ص 149-19
- 67 ایضاً"
- 68 ایضاً" ص 275-34
- 69 ایضاً" ص 28-151 "دادو مومن وہ ہے جس کا دل مومن کی طرح نرم ہے، جو خدا کو نہیں بھوتا، کسی پر ظلم نہیں کرتا اور فارغ بیٹھ کر وقت ضائع نہیں کرتا (یعنی وہ اپنے فرانس پوری طرح ادا کرتا ہے) ایسا مومن سیدھا جنت میں جائے گا۔" مزید دیکھیں 50-182 (جو کسی کا ہے وہ اسے دے دو اور دوسروں سے نیکی کرو۔ دادو وہ خلوم بہترین ہے جو غیر ضروری بوجھ اپنے سر پر نہیں اٹھاتا۔"

-70۔ ایضاً "ص 422 پر 4 اور مزید کئی جگہوں پر اور۔ دادو کا آئینہ میں شخص ہے جو دنیا میں تو رہتا ہے لیکن دنیا داری سے بالکل الگ رہتا ہے جیسے کنوں کا پھول پانی میں۔

-71۔ معاشرے میں طبقوں یا افراد کے درمیان تکھش کو دادو پر زور طریقے سے ناپسند کرتا

۔۔۔

Karl Marx, *German Ideology in Marx & Angels Selected Works*, Vol. 1, Moscow, 1969, p. 47. -72

-73۔ صمارا شتر میں بھگتی تحریک کا جائزہ لیتے ہوئے ڈی ڈی کو سمجھی کرتے ہیں : "اصلاح اور اس کی جدوجہد کبھی شعوری طریقے سے جاگیرداری کے خلاف نہیں تھی اسی لئے اس کی کامیابی ہی جاگیرداروں کی سرپرستی اور بالآخر اس (تحریک کے) زوال پر ولالت کرتی ہے کیونکہ جموروی تحریکوں کا رخ بدل کر وہ انہیں فتوحات اور برپاوی کی تدریک کھائیوں میں لے گئی۔

"Presidential Address" Medieval Indian Eclection, Proceedings -74  
of Indian Historical Congress, Varnasi session, 1969, Patna,  
1970, pp. 139-61

Irfan Habib, "The Historical Background of the Popular -75  
monotheistic Movement." (Mimeo) 1965.

Madhee Tandon, "Historical Analysis of Kabir's Poetry -76  
unpublished. M. Phil. dissertation submitted to Jawaharlal  
Nehru University, 1974, pp. 79-80; Dadu Dayal, *Granthavali*,  
pp. 19-36, 253-68.

# بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاستی کنٹرول پاکستان اور بنگلہ دیش

محزہ علوی / طاہر کامران

اس مقالے کا مقصد بعد نوآبادیاتی معاشروں (Post Colonial Societies) اور ایک ہی طرح کے مقتدر طبقے کے تناظر میں ریاست سے متعلق کلائیکی مارکسٹ نظریے کے بارے میں چند سوالات اٹھانا ہے۔ اس مقالے میں کی گئی بحث کی بنیاد خاص طور پر تاریخ کے اس پہلو سے ہے جس کا تعلق بعد نوآبادیاتی معاشروں سے ہے۔ نوآبادیاتی تجربہ اور طبقاتی اکھاڑ پچھاڑ کے نتیجے میں در آنے والی ساختیاتی تبدیلیوں نے نوآبادیاتی معاشروں میں ایک مخصوص صورتحال کو جنم دیا۔ مزید برآں سیاسی ڈھانچہ اور انتظامی اداروں کا بھی اس ضمن میں اہم کردار رہا ہے۔ دوسری سطح پر نوآبادیاتی صورتحال میں طبقاتی قوتوں کے باہمی رشتہوں کی تشکیل نو کا اور اک ہمارا مقصود ہے۔ اس دوران میں پاکستان اور بنگلہ دیش کی مثالوں کے ذریعے اپنے دلائل کی وضاحت کروں گا۔ اس بحث کے تناظر میں چند مخصوص پہلو کافی نمایاں ہیں لیکن سب سے اہم پہلو ہے کہ قطعاً "غیر معمولی نہیں کہا جا سکتا اس کا نئے سرے سے تجربیہ کرنے کی ضرورت ہے۔ یعنی فوج اور یوروکسی کے گھٹ جوڑ کا مقتدر طبقے کی صورت میں کردار بعد نوآبادیاتی معاشروں میں معقول بن گیا ہے۔ اب مقتدر طبقے کے کردار کو تین احصائی متول طبقات کے فوج اور یوروکسی کے شریک کار ہو جانے سے جنم لینے والی صورتحال کے تناظر میں نئے سرے سے سمجھنے اور پھر اس کی تاویل کرنے کی ضرورت ہے۔ یہ احصائی طبقات مقامی بورڑوا، میشوپولیشن بعد نوآبادیاتی بورڑوا اور بڑے مالکان اراضی (زمیندار طبقہ)، جو وسیع تر سرمایہ دارانہ مغلوات کے زیر اثر باہمی

مل جل کر پاکستان پر اپنا تسلط قائم کئے ہوئے ہیں۔ پاکستان کے لئے یہ کوئی غیر معمولی صورتحال ہرگز نہیں۔ اگر نوآبادی میں مقامی بورڑوا طبقہ کمزور ہو تو آزادی حاصل کر لینے کے وقت وہ ترقی یافتہ نوآبادیاتی ریاستی ڈھانچے کو زیر نہیں کر سکتا کہ جس کے ذریعے سے میٹروپولیشن طاقت (نوآبادیاتی سرمایہ دارانہ نظام) نے نوآبادیوں پر اپنا تسلط قائم کر رکھا تھا۔ لیکن جب میں الاقوامی سرمایہ کے زیر سپرستی میں ایک دوسرے کے رقبہ استھانی طبقوں کے مقابلات پھر حد تک بیکھا ہو گئے البتہ رقبت نے تضاد کی صورت اختیار نہ کی تو اس صورتحال میں فوج اور پیورو کسی کے گھے جوڑ (oligarchy) کو طبقات مذکور کا ٹالٹ بن جانے کا موقع مل گیا۔ اس طرح اس گھے جوڑ نے آزادانہ حیثیت حاصل کر لی۔ چنانچہ یہ ان طبقوں میں سے کسی کا بھی آلہ کار نہیں بلکہ اپنی مسلسلہ حیثیت کا حامل ہے۔ ریاستی ڈھانچے کی یہ آزادانہ حیثیت نوآبادیاتی بورڑوا کے لئے خصوصی اہمیت کی حامل ہے کیونکہ اس حیثیت کی وجہ سے بعد نوآبادیاتی معاشروں میں انہیں اپنے طبقاتی مقابلات کو پالیہ تک پہنچانے کا موقع مل جاتا ہے۔

اس صورتحال (بعد نوآبادیاتی) اور یورپی معاشروں میں بورڑوا انقلاب کے بعد جنم لینے والی صورتحال کہ (جس پر مارکسی کلاسیکل نظریہ ریاست کی بنیاد ہے) میں واضح بلکہ بنیادی فرق ہے۔ پاکستان کی طرح کے ممالک کہ جو براہ راست نوآبادیاتی تجربے کا شکار رہے ہیں اور دوسرے ایسے ممالک جن کا باواسطہ طور پر نوآبادیاتی استحصال کیا گیا ایک دوسرے سے بہت مختلف ہیں۔ میرا تجربہ پہلی نوع کے ممالک (جنہیں براہ راست نوآبادیاتی تجربہ ہوا) تک ہی محدود ہے لیکن ان دونوں طرح کے ممالک کا تقابلی جائزہ لیتے ہوئے ان میں موجود ممالکوں کا بھی تذکرہ ہو گا اور فرق پر بھی روشنی پڑے گی۔ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاست کے عمومی نظریے کا تعین کرنے سے پہلے اس طرح کے تقابلی اور تنقیدی مطالعے کی ضرورت ہوتی ہے۔ زیر نظر مقابلے کا یہی مقصد ہے کہ بعد نوآبادیاتی معاشروں سے متعلقہ نئے سوالات پر توجہ مرکوز کی جائے۔

**کلاسیکل مارکسی نظریہ**

بعد نوآبادیاتی معاشروں میں حکومتی اور سیاسی پیش رفت میں یورو کسی اور فوج کے مرکزی کروار پر اگر مارکسی کلاسیکی نظریہ کے حوالے سے غور کیا جائے تو کچھ بنیادی نوعیت کے سوالات جنم لیتے ہیں۔ ریاست کے مارکسی نظریے کی بابت ملی بینڈ (Miliband) کا کہنا ہے کہ ”اس کا سب سے واضح اظہار کیونسٹ مینی فیشو کے اس بیان میں کیا گیا ہے جدید ریاست کا منتظم اعلیٰ ایک ایسی کمیٹی ہوتی ہے جو تمام بورڑوا کے عمومی مسائل کو پہنانے کا کام کرتی ہے“ جبکہ سیاسی قوت ”ایک طبقہ کی ایسی منتظم طاقت ہوتی ہے جو وہ دوسرے طبقات کا استیصال کرنے کے لئے استعمال کرتا ہے۔ ملی بینڈ (Miliband) مزید کہتا ہے۔ یہ ریاست کے موضوع پر کلاسیکی مارکسی نظریہ ہے اور مارکسزم۔ لیزرم میں یہی نظریہ کار فربا دکھائی دیتا ہے۔ البتہ مارکس کے اپنے خیال میں یہ ریاست کا محض ابتدائی نظریہ ہے..... علاوه ازیں اس کی تصانیف میں ریاست سے متعلق ایک اور نظریے کا تذکرہ بھی ہے..... (اس نظریے کو ہانوی نظریہ کہا جا سکتا ہے) اس ہانوی نظریہ ریاست کے مطابق ریاست بالاتر طبقے کی نمائندہ ہونے کی بجائے معاشرے میں غالب ترین قوت ہوتی ہے اور تمام سماجی طبقات سے ارفع اور بالاتر ہوتی ہے۔ مارکس کی تصانیف میں ہانوی (Secondary) نظریہ ریاست کا نقطہ تباہ کر سامنے آیا جب وہ بونا پارٹٹ (Bonapartist) ریاست کا تحریر کر رہا تھا۔ ملی بینڈ (Miliband) آخر میں تمام تحریریے سے نتیجہ اخذ کرتے ہوئے یہی کہتا ہے ”مارکس کے نزدیک بونا پارٹٹ ریاست سیاسی طور پر کسی بھی طبقے سے کتنی ہی خود مختاری کیوں نہ ہو لیکن مسئلہ حقیقت یہی ہے (خاص طور پر طبقاتی معاشرے میں) کہ اقتصادی اور سماجی لحاظ سے بونا پارٹٹ ریاست بھی غالب طبقات کی محافظ ہوتی ہے اور وہ اپنے اس کروار سے دشبرا در ہو نہیں سکتی۔

بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاست اور اقتصادی ڈھانچے کا باہمی تعلق کا مسئلہ بونا پارٹٹ ریاست یا کسی بھی یورپی معاشرے کے دیگر طرز کے ممالک میں ان دو عناصر کے باہمی تعلق کی نسبت کہیں زیادہ چیز ہوتا ہے۔ کیونکہ جس پس منظر میں بونا پارٹٹ ریاست یا یورپ کے دیگر طرز حکومت رکھنے والے ممالک میں ریاست اور

اقتصادی ڈھانچے کا تعلق تشكیل پاتا ہے وہ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاست اور اقتصادی ڈھانچے کے باہمی تعلق سے قطعی طور پر مختلف ہوتا ہے۔

بعد نوآبادیاتی معاشروں میں فوج اور پیورو کسی کو کلاسیکل مارکسی نظریے کے مطابق محس کسی واحد حکمران طبقے کی نمائندگی نہیں کہا جا سکتا۔ نوآبادیاتی رشتوں (Colonial relations) سے وجود میں آنے والے طبقاتی ارتباط (structural alignment) نیز نوآبادیاتی صورتحال کے بعد رونما ہونے والے ارتباط نو (re-alignments) نے ریاست اور سماجی طبقات کے مابین تعلقات کو زیادہ پیچیدہ بنا دیا ہے۔ دراصل تاریخی پیش رفت کے لحاظ سے یہ دونوں نمونے (نوآبادیاتی معاشرے اور مغربی معاشرے) ایک دوسرے سے قطعی طور پر مختلف ہیں۔ مغربی معاشروں میں مقامی بورڑوا طاقت اور اثر و رسوخ حاصل کر لینے کے بعد قوی ریاست (نیشن سٹٹ) کو قائم کرتی ہے۔ جس میں قانون اور مختلف اداروں کا قیام عمل میں لایا جاتا ہے جو سرمایہ دارانہ پیداواری رشتوں (Capitalist relations of production) کی ترقی کے لئے مد و معاون ثابت ہوتے ہیں۔ جبکہ نوآبادیاتی معاشروں میں یہ عمل بہت مختلف ہوتا ہے۔

لیکن نوآبادی میں بورڑوا انقلاب وہاں پر بورڑوا ریاست کے قیام ہی سے بپا ہوتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ وہاں ایسے قانون اور اداروں کا وسیع تر ڈھانچہ بھی قائم ہو جاتا ہے۔ دراصل اس تمام تر نظام کو میڑو پولیشن بورڑوا نوآبادیاتی سسٹم کو مسلط کر کے تشكیل دیتا ہے۔ نوآبادی میں بورڑوا انقلاب لانے کے لئے میڑو پولیشن بورڑوا کو نوآبادی کی مخصوص صورتحال کو پیش نظر رکھتے ہوئے ایک کام مزید (additional) سر انجام دینا پڑتا ہے۔ یعنی اس کا کام نوآبادی میں اسی نوعیت کے ریاست کے بالائی ڈھانچے (super structure) کو قائم کرنا ہی نہیں ہوتا جس طرح کا (ریاستی بالائی ڈھانچہ) میڑو پولیشن ملک میں پسلے ہی سے قائم ہوتا ہے بلکہ میڑو پولیشن سرمایہ کو اس کے علاوہ ایسی ریاستی انتظامیہ بھی تشكیل دینا پڑتی ہے جس کے ذریعے وہ نوآبادی کے تمام مقامی سماجی طبقات پر اپنا سلط قائم کر لیتی ہے۔

چنانچہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ نوآبادی میں قائم کردہ ریاست کا بالائی ڈھانچہ نوآبادی میں قائم سماجی ڈھانچے کی نسبت متباوز (over developed) ہوتا ہے کیونکہ ریاستی بالائی ڈھانچہ (Super structure) کی بنیادیں ہی میشو پولیشن ڈھانچہ (Structure) میں پوسٹ ہوتی ہیں ان کا یہ باہمی تعلق تب منقطع ہوا جب نوآبادی کو آزادی مل گئی۔ لہذا نوآبادیاتی ریاست بہت ہی باختیار یورو کسی اور طاقتور فوج پر مشتمل ریاستی مشینری سے لیس مقامی سماجی طبقات کو اپنے تابع ہانے کے لئے کوشش رہی۔ بعد نوآبادیاتی معاشرے نے اسی متباوز ریاستی نظام کوشاں رہی۔ بعد نوآبادیاتی معاشرے نے اسی متباوز ریاستی نظام (overdeveloped apparatus of state) کو ورنہ میں پایا اور ساتھ ہی اس ریاستی نظام سے مخصوص طریقہ ہائے کار (institutionalized practices) کے ذریعے سے مقامی سماجی طبقات کو قواعد کا پابند کر کے اپنے کنشوں میں لایا گیا۔ جب نوآبادیوں کو آزادی نصیب ہوئی تو وہاں کی کمزور مقامی بورژوا نے اپنے آپ کو یورو کسی کے ٹکنیک میں جکڑا ہوا پایا جس کے ذریعے ریاستی مشینری پر متصرف افراد نے معاشرے کو اپنے تابع کر لیا (یاد رہے کہ ریاستی مشینری کے موثر ترین آلات کار یورو کسی اور فوج تھے اور میشو پولیشن کنشوں سے آزاد ہو کر ان اداروں میں بالائی پوزیشنوں پر کام کرنے والے افراد ان نوآزاد شدہ ممالک میں سیاہ و سفید کے مالک بن گئے)

متباوز ریاستی مشینری (over developed state apparatus) کا تصور مخفف مقداری (quantitative) نہیں بلکہ معیاری (qualitative) نوعیت کا حامل ہے۔ اس تصور کا انحصار ریاستی مشینری کے جنم (سائز) اور اس کے ملازمین کی تعداد پر نہیں ہوتا۔ بلکہ اس تصور کی بنیاد اس اقتدار اور اختیارات میں مضر ہوتی ہے جنہیں ریاستی قواعد و خوابیں اور قوانین کی شکل میں وجود ملتا ہے اور یورو کسی اور فوج پر مشتمل ریاستی مشینری انسین قواعد و قوانین کا اقتضاؤ طور پر غالب طبقات پر استعمال کرتی ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ ریاستی مشینری کو حاصل یہ اقتدار اور اختیارات اس طرح سے بورژوا کے مجموعی مفاد میں نہیں ہوتے جیسا کہ نکوس پولانگازس (Nicos Poulantzas) کے وضع کردہ دو مارکسی نظریہ ریاست سے ثابت ہے۔ نکوس

پولاشاز کے پیش کردہ نظریہ ریاست سے یہ فکر واضح ہوتی ہے کہ ریاستی مشینری کو حاصل ہو جانے والے غیر معمولی اختیارات حکمران طبقے کی تولید نو (reproduction) کے لئے ضروری ہوتے ہیں (بہاں پر حکمران طبقے سے مراد قومی بورڈوا طبقہ ہے)۔ لیکن بعد نوآبادیاتی ممالک میں معاملہ بالکل اس کے بر عکس ہوتا ہے یعنی اقتدار (اور اختیارات) ان ممالک میں اقتصادی طور پر غالب طبقات کے مغلولات کو اپنا مطیع کر لیتا ہے نیز یہ بتانا بھی ضروری ہے کہ ان طبقات کو حکمران طبقہ نہیں کہا جا سکتا۔ یہ صحیح ہے کہ آزادی کے بعد سے بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاست کی مشینری کا جنم بہت بڑھ گیا ہے۔ لیکن یہ دیکھا گیا ہے کہ یہاں یورو کسی اور فوج کو اقتصادی طور پر غالب طبقات پر حاصل ضرورت سے کمیں زیادہ اختیارات نوآبادیاتی راج کا شاخانہ ہے۔

علاوہ ازیں متجاوز ریاستی مشینری (over developed state) سے یہ مراد نہیں کہ ریاست کی موثر حیثیت (effectivity) بڑھ جائے گی۔ بلکہ عملی طور پر معاملہ اس کے بالکل بر عکس ہو گا۔ کیونکہ فوج اور یورو کسی کسی کو جوابدہ نہیں ہوتی۔ ان کی طرف سے کی جانے والی کریشن کی وجہ سے کہ جس کی نوآبادیاتی عدد میں مثل نہیں ملتی تھی بعد نوآبادیاتی دور میں تھوڑے ہی عرصے کے دوران ریاست غیر موثر ہو کر رہ گئی۔ چونکہ یورو کسی اور فوج کے گھٹ جوڑ کے ہاں کسی واضح اور مربوط طبقاتی مقصد کا فقدان ہوتا ہے اسی لئے یہ گھٹ جوڑ وزن سے عاری اور بے سمتی (directionless) کا شکار ہوتا ہے۔ مزید بر آں حکومت کی ہر سطح پر کریشن رائج ہو جاتا ہے خاص طور پر نچلی اور درمیانی سطح پر بد عنوانی کے باعث حکومتی پالیسی کا نفاذ نہیں ہو پاتا (حکومتی پالیسی کا نفاذ حکومت کی درمیانی اور نچلی سطح کے افسران ہی کے ذریعے ممکن ہوتا ہے)۔ بلکہ یہ افسران اپنے اختیارات کا منفی استعمال تواتر سے کرتے ہیں۔ اور آجروں اور صنعتکاروں کی سرگرمیوں میں رکاوٹ ڈالتے ہیں۔ علاوہ ازیں عوامی سطح پر بحث و مباحثے پر قدغن لگادینا بھی یورو کسی کے ہمکاروں کا کارنامہ ہے۔ اسی طرح حکومتی اخراجات کے ضمن میں غیر منطقی سوچ پر مبنی ترجیحات کو مرتب کرنے نیز بے فائدہ اور اقتصادی طور پر ضرر

رسائی زری و مالیاتی پالیسیاں بنانے کے لئے دوسرے ممالک سے ماہرین کی مدد حاصل کرنے کی تمام ترمذہ داری بھی انہی پر عائد ہوتی ہے۔ ان کے اسی طریقہ کارنے بہت کچھ تباہ کرو دیا ہے۔ قوم کی خدمت پر مامور اداروں کا قیام بہت محنت اور عرق ریزی کا مقاضی ہوتا ہے جبکہ ان کی تباہ کاری بہت آسانی سے ہو جاتی ہے۔ اور یورو کرسی اور فوج کے گھٹ جوڑ میں اتنی صلاحیت اور الہیت نہیں کہ نئے اداروں کی تعمیر کر سکیں۔

### بنیادی مسئلہ

بعد نوآبادیاتی معاشروں میں قائم ہونے والی ریاست کے ساتھ بنیادی مسئلہ یہ ہے کہ یہ ابھرتی ہوئی مقامی بورڑوا کی نہیں بلکہ غیر ملکی استعماری بورڑوا کی تخلیق ہے۔ گوکہ آزادی پر مولانا مخراز کار نوآبادیاتی ریاست پر سے براہ راست کششوں ختم ہو گیا تھا لیکن اس کے (غیر ملکی استعماری بورڑوا کے) اثر و رسوخ کا مکمل طور پر خاتمه نہ ہو سکا۔ لہذا بعد نوآبادیاتی معاملہ میں میشو پولیشن بورڑوا اور نیو کالونیٹ بورڑوا دونوں ہی اپنا وجود برقرار رکھے ہوئے ہیں۔ (بعد نوآبادیاتی معاشرے کو ان دونوں کے باہمی اشتراک عمل کے ذریعے مکمل طور پر اپنی لپیٹ میں لے رکھا ہے۔ یہ دونوں مل کر یہاں کے طبقاتی ڈھانچے میں اہم ترین عامل بن گئے ہیں)۔ نیو کالونیٹ بورڑوا اور بعد نوآبادیاتی ریاست کا باہمی تعلق اس طرح کا نہیں کہ جیسا تعلق آزادی سے قبل نوآبادیاتی ریاست اور استعماری بورڑوا کے مابین ہوتا تھا۔ یعنی بعد نوآبادیاتی ریاست کی طبقاتی بنیاد بہت پیچیدہ ہے۔ بعد نوآبادیاتی ریاست نہ تو مکمل طور پر مقامی بورڑوا کے زیر اثر ہے کیونکہ اس پر نیو کالونیٹ بورڑوا کا اثر ابھی تک برقرار ہے لیکن بعد نوآبادیاتی ریاست کو موخرالذکر کا آلہ کار بھی قرار نہیں دیا جاسکتا کہ جس سے یہ نتیجہ اخذ کر لیا جائے کہ ان معاشروں کو ملنے والی آزادی محفوظ ہو کے تھی۔ نہ ہی بورڑوا ایک دوسرے کے مفاہوات کو زائل کرتے ہیں علاوہ ازیں ان کے مفاہوات متصادم بھی نہیں ہوتے۔ چنانچہ مرکزی نکتہ کہ جس پر میں زور دینا چاہتا ہوں یہ ہے کہ بعد نوآبادیاتی معاشرے کسی واحد طبقے کا آلہ کار نہیں۔ بلکہ یہ کسی نہ کسی حد تک خود مختار ہے

اور تین طبقات یعنی میزروپولیشن بورڑوا اور زمیندار طبقات میں مغلوات کے تصالوم کو رفع کرنے کے لئے ہائی کرتی ہے۔ اس کے ساتھ بعد نوآبادیاتی ریاست ان تینوں طبقات کی ہماری میں ایسے سماجی نظام کو برقرار رکھنے کے لئے بھی کوشش رہتی ہے جس کے ساتھ ان سب کے مغلوات وابستہ ہوتے ہیں یعنی نجی جائیداد کے ادارے اور سرمایہ دارانہ نظام پیداواری (Capitalistic mode of production) پر مبنی سماج کو حیات دوام دینے کے لئے یہ سب سمجھا ہو جاتے ہیں۔

بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاست کے کثیر البقائی تعلقات (multi class relationship) کی خصوصی طور پر وضاحت کرنا ضروری ہے۔ ساتھ ہی اس صورتحال سے جنم لینے والے ارثات کا جائزہ لینا بھی بہت اہم ہے۔ زیر نظر صورتحال میں فوج اور یورو کسی پر مبنی انتظامی مشینزی ایک نیا اور نبتاب آزادانہ اقتصادی کدار ادا کرنے لگتی ہے جو کلاسیکل بورڑوا ریاست میں ممکن نہیں ہوتا۔ بعد نوآبادیاتی معاشرے میں ریاست زائد پیداوار کا بہت بڑے حصہ غصب کر لیتی ہے اور اسے یورو کسی کی نگرانی میں ہونے والی نہاد اقتصادی ترقی پر خرچ کر دیتی ہے۔ یہ وہ حالات ہیں جو بعد نوآبادیاتی ریاست کو اس ریاست سے میز کرتی ہے جس کا تجربی کلاسیکل مارکسٹ تھیوری میں کیا جاتا ہے۔

یہ بات بھی ذہن نہیں کر لیتی چاہئے کہ ریاستی مشینزی محض یورو کسی اور فوج کے گھٹ جوڑ پر ہی مشتمل نہیں ہوتی۔ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں جہاں کہیں جمہوری طرز حکومت رائج ہو جاتا ہے وہاں سیاستدان اور سیاسی پارٹیاں بھی ریاستی مشینزی کا حصہ بن جاتے ہیں۔ جہاں ریاست کے اعلیٰ ترین عمدے پر کوئی سیاستدان متمکن ہو اور اسے یورو کسی اور فوج پر باقاعدہ اختیار حاصل ہو تو اس معاشرے میں فوج اور یورو کسی کے کدار کا صحیح تجربی تجھی ممکن ہو سکتا ہے اگر ریاست میں سیاستدانوں اور سیاسی جماعتوں کے کدار کی صحیح نوعیت نیز ان کے اختیارات اور حدود (limitations) کے دائرے کو سمجھا جائے۔ دراصل سیاستدان اور سیاسی جماعتوں

تعلقات کے بہت پیچیدہ نظام میں مرکزی حیثیت رکھتے ہیں۔ ایک طرف تو ان سے یہ توقع وابستہ کر لی جاتی ہے کہ اپنے حامیوں کے مطالبات و خواہشات کو نہ صرف انتظامی مشینری پر متصروف افراد تک پہنچائیں بلکہ حکومتی بندوبست سے منسلک ہونے کے ناطے سے ان کے مطالبات کو عملی تعبیر بھی بخشنیں۔ دوسری طرف انہیں پالیسی سازوں کے عوام کے ساتھ تعلق کا ذریعہ بھی بننا ہوتا ہے اور عوام کو پالیسی سازوں کے حق میں رام کرنا ہوتا ہے۔ ایسا کرتے ہوئے سیاستدانوں اور سیاسی جماعتوں کو عوایی رنجشوں کی شدت کو کم کرنا اور انتظامی مشینری کے سرکردہ افراد اور عوام کے درمیان افہام و تفہیم کی فضا کو قائم کرنا ہوتا ہے۔ چنانچہ ان کا فوج اور یوروو کلی کے گھٹ جوڑ کے ساتھ تعلق ”دو رخا“ (ambivalent) ہوتا ہے۔ یہ تعلق بیک وقت حریف اور حلیف کا ہوتا ہے۔ یہ ”دو رخا پن“ اس وقت بنت بڑھ جاتا ہے جب اعلیٰ منصب پر فائز ہو جانے والے سیاستدان یوروو کلی یا فوج کے ارکان کے کیرپر کو متاثر کرنے کی پوزیشن میں ہوتے ہیں۔

### عملائے جواز (The Mantle of Legitimacy)

بعد نوآبادیاتی معاشروں میں سیاسی لیڈر شپ اور فوج یوروو کلی گھٹ جوڑ کے درمیان شراکت اقتدار (یا اختیارات کی تقسیم) کئی عوامل کے باعث عدم یکسانیت کا شکار ہے۔ قوی آزادی کے حصول کے لئے جدوجہد میں بلا شرکت غیرے علم آزادی بلند کرنے والی سیاسی جماعتوں کو اقتدار کے تمام تر لوازمات کے ساتھ ”عملائے جواز“ (The mantle of legitimacy) وراثت میں حاصل ہو جاتا ہے۔ لیکن عام طور پر بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ان کی مقدار حیثیت کمزور ہوتی جاتی ہے اور فوج یوروو کلی کے گھٹ جوڑ کا دائرہ اختیار و سعت اختیار کرنے لگتا ہے جو بالآخر ان کے اقتدار پر مکمل قبضے پر ملت ہوتا ہے۔ اکثر اوقات سیاسی لیڈر شپ اور فوج۔ یوروو کلی گھٹ جوڑ میں ایک دوسرے کے لئے لحاظ بھی ہوتا ہے اور باہمی تناؤ کی کیفیت بھی۔ اول الذکر موغرزالذکر کے لئے بہت مفید مقصد سرانجام دیتی ہے یعنی سیاسی لیڈر شپ اور سیاسی

جماعتیں ہی مقتدر حلقوں کے لئے سیاسی جواز کی فرائیں کا ذریعہ بنتی ہیں اور عوامی بے چینی کی ذمہ دار قرار پاتی ہیں علاوہ ازیں یہ جسموری عمل کی بے معنی مشق کے ذریعے عامۃ الناس کو حکومت سے ہونے والی فکریات کی شدت کو کم کرتی ہیں۔ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں سیاسی جماعتوں کا کروار لازماً یہ نہیں ہوتا کہ وہ فوج۔ یوروکسی گھج جوڑ کو میرا ایک طرح کی خود مختاری کے امکان کا خاتمہ کر دیں بلکہ حقیقی مسئلہ جو غور طلب ہے وہ ریاستی مشینری کی بحیثیت مجموعی خود مختاری اور تین ملکیتی طبقات (propertied classes) یعنی مقامی بورڑوا، میٹروپولیشن بورڑوا اور زمیندار طبقے کے باہمی متصادم مفادوں میں ہالشی کے ذریعے افہام و تفہیم پیدا کرنے سے متعلق ہے۔ جب تک سیاسی لیڈر شپ اس ہالشی کے فریضے میں پوری طرح سے شریک رہتی ہے اور ریاستی مشینری کی خود مختاری کو برقرار رکھنے میں ہر ممکن تعاون کرتی ہے تو وہ فوج۔ یوروکسی گھج جوڑ کے لئے قابل قبول رہتی ہے۔ بلکہ وہ گھج جوڑ کا تیرسا شریک بن جاتی ہے۔ جب سیاسی لیڈر شپ فوج۔ یوروکسی گھج جوڑ کو حاصل خود مختاری کے درپے نہ ہو جائے اور اس کے مذکورہ بالا ہالشی کے فریضے کی راہ میں بھی مزاہم نہ ہو تو کوئی مسئلہ جنم نہیں لیتا اور اگر سیاسی لیڈر شپ کسی بھی طرح اس گھج جوڑ کی روشن اور طرز عمل پر مغرض ہو تو ان دونوں عناصر کے درمیان آویزش کی ابتداء ہو جاتی ہے جس میں ہمیشہ میدان فوج۔ یوروکسی کے گھج جوڑ ہی کے ہاتھ میں رہتا ہے۔ کسی بھی بعد نوآبادیاتی سرمایہ دار معاشروں میں ریاستی انتظام پر سیاسی پارٹی کے واضح کنٹرول کی مثل ابھی تک ہمارے مشاہدے میں نہیں آسکی البتہ اس ضمن میں ہندوستان کی مثل دی جاسکتی ہے کہ جو اس صورت کے قریب تر ہے (اگرچہ سیاسی جماعت کی ریاستی انتظام پر مکمل بلا دستی وہاں پر بھی قائم نہیں ہو سکی)۔ وہاں پر زیادہ عرصہ کا گرس پارٹی اقتدار میں رہی ہے جو کسی بھی طرح کسی ایک طبقے کی نمائندگی نہیں کرتی۔ یہ جماعت ملکیتی طبقات کے وہ مفادوں جو باہم متصادم ہوتے ہیں ان کو حالت سکون پر لانے کے لئے یوروکسی کا مکمل ساتھ دیتی ہے اور ساتھ ہی کا گرس پارٹی کے سو شلزم پر مبنی نعروں کے باوجود وہ اس سماجی ڈھانچے کی بقا کے لئے بھی ہر ممکن معاونت کرتی ہے جس

میں یہ طبقات پھل پھول سکیں حتیٰ کہ غیر ملکی سرمایے کے حوالے سے بھی حکومت ہند کی کارکردگی کا نگری سیاستدانوں کے بیانات اور نعروں سے بالکل مختلف رہی ہے۔ (2) اس تجربے میں جو بنیادی نقطہ واضح کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ کا نگری سیاستدانوں کے دکھلوے کے اختیار و اقتدار کے پیچھے ہندوستان کی یورو کسی کو وسیع پیانے پر خود مختاری حاصل ہے۔ جس پر زیر نظر تحقیقی مقالے میں روشنی ڈالی گئی ہے۔ (3)

ہندوستان اور پاکستان میں فوج یورو کسی گٹھ جوڑ اور سیاستدانوں کے درمیان قائم تعلق کو صحیح طور پر سمجھنے کے لئے تاریخی پس منظر میں جا کر ان دونوں عناصر کے تعلقات کے قیام نیز خاص طور پر فوج یورو کسی گٹھ جوڑ کو حاصل وسیع پیانے پر خود مختاری کو institutionalize کر دینے کے عمل کا باریک بیٹی سے جائزہ لینا ضروری ہے۔ آزادی سے قبل یورو کسی اور فوج کے ارکان نوآبادیاتی طاقت کا موثر ترین ذریعہ ہوتے تھے۔ ان کا اہم ترین فریضہ مختلف مقامی طبقات کو ملکوم بناانا اور اپنے نوآبادیاتی آقاوں کے آله کار کے طور پر قوم پرست جدوجہد کو کچانا ہوتا تھا۔ آزادی کی تحریک کے دوران وہ قوم پرستوں کے لیڈروں کی مخالف سمت میں ہوتے تھے۔ آزادی کے بعد یہی سیاسی لیڈروں دیبا اور ان کی سرگرمیوں کو حکومتی حدود میں پابند رکھنا ان کا فرض ہوتا تھا اب اقتدار کے ایوانوں تک آن پہنچ تھے اور بظاہر ان سیاسی رہنماؤں کو فوج اور یورو کسی کے ارکان پر اختیار حاصل ہو گیا تھا۔ چنانچہ لحاظ اور افہام و تغییم پر بنی ایک نئے تعلق کو قائم کرنا وقت کی اہم ضرورت بن گئی۔ 1920ء اور 1930ء کی دہائیوں میں جزوی انتقال اقتدار کے تجویزوں نے ایسے طریقہ ہائے کار کا تعین کر دیا تھا جن کے ذریعے یورو کسی مختلف عمدوں پر فائز سیاستدانوں کو جب چاہتی باقی پاس کر سکتی تھی یعنی برطانوی استعماری راج کے زیر سلیمانی سیاستدانوں کو باامر بجوری برداشت کیا جا رہا تھا۔ ان رائج شدہ طریقہ ہائے کار کو یورو کریکٹ استبدادی روپیوں نے مزید متحكم کر دیا۔ دراصل عوام کو اکثر و بیشتر اپنے روزمرہ کے کاموں کے لئے یورو کسی بھی کے ارکان سے واسطہ پڑتا تھا۔ یورو کسی اور عوام کے درمیان اس تعلق میں سیاسی پارٹیوں کا کوئی کوارنہ ہوتا تھا۔ اس صورتحال میں اسشنی تب

واقع ہوتا جب کوئی سیاستدان اپنے حامیوں کے کام کروانے کے لئے کسی اعلیٰ افسر کی خدمت میں حاضر ہوتا تھا۔ ایسی صورت میں سیاستدانوں کی یورو کسی کے مقابلے میں پوزیشن مضبوط ہونے کی بجائے کمتر ہو جاتی تھی۔ چنانچہ سیاستدان یورو کسی کی نوازشات کے حصول کے لئے محض دلال بن کر رہ گئے۔ (یعنی افسر اور عوام کے درمیان رابطہ بننے میں کامیاب ہو جانے کے بعد وہ سیاست میں کامیاب حاصل کر سکتے تھے) ہندوستان میں سیاسی طاقت کے لئے یہی طریقہ سب سے موثر اور اہم ہو گیا۔ (4) اب سیاستدان افسر کی خوشنودی کو کھو دینا گوارا نہیں کر سکتا تھا۔ جو یورو کسی اور سیاستدانوں کے مابین اجتماعی تعلق میں توازن پر اثر انداز ہوتا تھا۔ یورو کسی کی طاقت انتظامی کنسٹرول کے وسیع تر اور مربوط نظام کے ذریعے برقرار ہے۔

### انڈونیشیا اور پاکستان

سیاسی لیدروں اور فوج۔ یورو کسی گھڑ جوڑ کے درمیان تعلقات کا ارتقاء ہر ملک میں مختلف طرح سے ہوا کیونکہ ہر ملک کا تاریخی پس منظر اور وہاں پر سیاسی قوتوں کی تشکیل و تنظیم مختلف طور پر ہوئی چنانچہ ان دونوں عناصر کے تعلقات میں بھی اسی لحاظ سے فرق نظر آنے لگا۔ مثلاً انڈونیشیا میں فوج۔ یورو کسی گھڑ جوڑ کو سوکارنو کو اقتدار سے الگ کر کے براہ راست طاقت سنبھالنے میں طویل عرصہ لگا۔ انڈونیشیا میں وقوع پذیر ہونے والی اس صورتحال کے پس پرده بہت ہی پیچیدہ عوامل کا فرمائیجہ البتہ اس صورتحال کی سادہ سی توضیح تو یہی ہے کہ آزادی کے بعد انڈونیشیا میں یورو کسی اور فوج کی تشکیل نہ کرتے وقت ان اداروں میں بنیادی تبدیلیاں لائی گئی تھیں اس لئے فوج۔ یورو کسی گھڑ جوڑ کو استحکام حاصل کرنے میں وقت لگا۔ اس کے بر عکس ہندوستان اور پاکستان نے بہت ہی طاقتور یورو کسی اور فوج ورثے میں پائی تھیں۔ آزادی کے موقع پر پاکستان میں گو کہ فوج کافی بری حالت میں تھی لیکن اس کے مقابلے میں سیاسی جماعتوں اور تنظیموں کی حالت فوج سے بھی کہیں زیادہ ابہر تھی۔ حکومتی پارٹی (مسلم لیگ) کا تمام توار و مدار قائد اعظم محمد علی جناح کی شخصیت پر تھا جو آزادی کے

کچھ ہی عرصہ بعد انتقال کر گئے۔ اس کے فوراً بعد مسلم لیگ انتشار کا شکار ہو گئی اور اس کی لینڈر شپ عوام سے دور ہوتی گئی۔

پاکستان کی تاریخ میں دو حقائق بہت نمایاں ہیں گو کہ ان میں شدید تضاد بھی ہے۔ ایک تو ریاست میں فوج۔ یورو کسی کے گھڑ جوڑ کی غالب حیثیت سے متعلق ہے۔ فوج۔ یورو کسی کے گھڑ جوڑ کی ریاستی طاقت و اقتدار پر بالادستی تب سے ہی قائم ہو گئی تھی جب سے ریاست (1947ء میں) معرض وجود میں آئی تھی۔ یہ عمومی تاثر صحیح نہیں کہ فوج اور نوکر شانی کا غالبہ آکتوبر 1958ء کے فوجی انقلاب کے بعد سے ہوا۔ پہلے پہل تو سیاستدان یا سیاسی پارٹیاں جو پارلیمنٹی حکومت کا لبادہ اوڑھے ہوئے تھے انہیں اس گھڑ جوڑ نے اپنے ہاتھوں میں کھڑ پتلیاں بنائے رکھا۔ جب چالا انہیں وزارت سونپ دی اور جب چالا چلتا کیا۔ جب 1958ء میں عام انتخابات کے انعقاد کا امکان پیدا ہو گیا تو یہ فوج۔ یورو کسی کے گھڑ جوڑ کی بالادستی کو کھلم کھلا چیلنج تھا۔ اسے یہ اندریشہ لاحق ہوا کہ ان کی مقدار حیثیت انتخابات سے غیر معمولی طور پر متاثر ہو گی لہذا یہ عناصر (فوج اور یورو کسی کے ارکان) جو پہلے بھی پس پرده اصل اقتدار پر متصرف تھے اب انتخابات کی شکل میں چیلنج درپیش ہونے کے سبب پارلیمنٹی روایات و اواروں کو پالاں کر کے حکومت پر براہ راست قابض ہو گئے۔ لیکن کچھ ہی عرصہ گذر جانے کے بعد فوج۔ یورو کسی کے گھڑ جوڑ کو سیاستدانوں کی ضرورت محسوس ہوئی تاکہ اس کے اقتدار کو جواز مل سکے۔ چنانچہ 1962ء تک ایوب خان کے تخلیق کردہ ”بنیادی جمصوریوں“ کے نظام کے تحت جموروی سیاست کی تقلید پھر سے شروع ہوئی اور سیاستدانوں کو ریاستی امور میں حصہ دار بنا لیا گیا۔ 1969ء میں ایوب خان کے زوال کے ساتھ یہ عمد بھی تمام ہوا۔ اس عمد کے اختتامی ایام میں قوی سطح پر سیاسی بحران شروع ہو گیا تھا۔ ایوب خان کے دور اقتدار کے خاتمے کے پلو جود عنان اقتدار بحفظت فوج۔ یورو کسی ہی کے قبضے میں رہا۔ لیکن ایوب خان کے جانشین (بیجنی خان) کو بھی اپنی حکومت کو جواز بخشے کے لئے سیاستدانوں کی ضرورت محسوس ہوئی۔ صدر بیجنی خان نے اقتدار سنبھال لینے کے بعد ایسی آئینی حکومت کی بھالی کا یقین دلایا کہ جس میں اسے

”ویٹو“ کا اختیار حاصل ہو گا۔ لہذا دسمبر 1970ء میں انتخابات منعقد ہوئے جن کا نتیجہ شدید قسم کے سیاسی بحران کی صورت میں برآمد ہوا اور بالآخر مشرقی پاکستان کی علیحدگی پر چیخ ہوا۔ یہ سب بڑا ہی پیچیدہ اور الجھا ہوا تاریخی سفر ہے جس پر میں نے کسی اور مقالے میں بھرپور روشنی ڈالی ہے۔ (5) پسلے عمد میں (1947ء تا 1958ء) کے جسے پارلیمنٹی عمد سے تعبیر کیا جاتا ہے یورو کسی اور فوج کے کروار کی صحیح طور پر نشاندہ نہیں کی گئی کیونکہ یہ اوارے پس منظر میں رہ کر ریاست اور اس کی انتظامی مشینی پر متصرف تھے جبکہ دکھلوائے کے طور پر سیاستدانوں کو پیش منظر میں رکھا گیا۔ 1958ء کے بعد اس گھنے جوڑ کا غالب اور فیصلہ کن کروار حکم کر سامنے آیا۔ پاکستان کی تاریخ میں جو بڑی مشکل ہے وہ فوج۔ یورو کسی کے گھنے جوڑ کے سماجی کیپر<sup>affiliation</sup> اور کمٹ منٹ کا پاکستان کے متعدد سماجی طبقات کے حوالے سے تھیں ہے نیز اس کا میڑوپولیشن بورڈوا کے ساتھ تعلق کا برتاؤ نو آبادیاتی نظام کے خاتمے کے باوجود قائم ہو جانا بھی باریک بینی پر مبنی تجزیے کا مرتقاًضی ہے۔

پاکستان کی سیاسی تاریخ کے بارے میں دوسری حقیقت وہ زور دار چیخ ہے جو اکثر و پیشتر فوج۔ یورو کسی کے گھنے جوڑ کی غالب مرکزی اتحاری کو ان سیاسی تحریکوں کے ہاتھوں در پیش رہا جو پسمندہ علاقوں سے قوت حاصل کرتی ہیں مزید برآں علاقائی خود مختاری کا مطالبہ ان کا اہم ترین نعروہ ہوتا ہے۔ یہ تحریکیں مرکزی اقتدار اور مالی و سماں میں سے اپنے علاقوں کے پورے کے پورے حق کا مطالبہ کرتی ہیں۔ اس طرح کے چیخ نہ صرف مشرقی بنگال بلکہ سندھ بلوچستان اور صوبہ سرحد سے بھی کئے گئے۔ علاقائی خود مختاری کی حمایت انقلابی بائیں بازو کے سیاسی گروپوں کا جزو ایمان بن گیا۔ اکثر بائیں بازو کے سیاسی گروپ علاقائی تحریکوں سے وابستہ تھے۔ بظاہر تو یہی محسوس ہوتا تھا کہ جیسے پاکستان میں انقلابی سیاست طبقات کی بجائے نسلی یا اسلامی عصیت کے بل پر قائم تھی۔ اصل حقیقت بھی یہی تھی کہ طبقاتی مغلادات انقلابی چیخ کی زد میں تھے۔ لیکن ان مغلادات کی بنیادی نوعیت علاقائی ہی تھی۔ انقلابی اور بائیں بازو کی سیاسی تحریکوں کے سیاسی مطالبات میں تو فیڈرل پارلیمنٹی نظام حکومت سرفراست تھا۔ اس کے علاوہ وہ یورو

کسی اور فوج میں اعلیٰ عدوں پر پسماندہ علاقوں کی نمائندگی کے لئے بھی مسلسل آواز بلند کرتی رہیں۔ چنانچہ پاکستانی سیاست سے متعلق یہ دونوں حقائق یعنی فوج۔ یورو کسی کے گھٹ جوڑ کا غلبہ اور اس غلبے کے خلاف علاقائی چینچ دراصل ایک ہی حقیقت کے وو رخ ہیں البتہ فوج یورو کسی گھٹ جوڑ پاکستانی سیاسی صورتحال میں مرکز کی حیثیت رکھتا ہے۔

1958ء تک فوج۔ یورو کسی گھٹ جوڑ نے پاکستان میں اپنی مرضی سے حکومتوں کو قائم کیا اور خود ہی انہیں چتا کر دیا۔ آئئے دن وزیر اعظم بدلتے رہے۔ حتیٰ کہ 1956ء میں اسی گھٹ جوڑ کے امماء پر ہی ری پبلکن پارٹی معرض وجود میں آئی۔ 1962ء میں ایوب خان کی جانب سے متعارف کروائے جانے والے آئین میں (جو کہ 1958ء کے فوجی انقلاب کے بعد مسلط کر دیئے جانے والے مارشل لاء کے بعد نافذ کیا گیا) ایک مرتبہ پھر سیاستدانوں کی ضرورت محسوس کی گئی۔ ایوب خان کے تحت سیاستدانوں کو کٹھ پتلی کے طور پر استعمال کرنے کے عمل کو فن لطیف کے درجے پر پہنچا دیا گیا۔ لیکن یہاں جو غیر معمولی اہمیت کی حامل ہے وہ فوجی رہنماؤں کا سیاسی حکومت کے وجود کو برقرار رکھنے کے لئے اضطراب تھا۔ یہی وجہ تھی کہ 1969ء میں جب ایک مرتبہ پھر مارشل لاء مسلط کیا گیا تو صدر جنرل بھی خان جلد از جلد سیاسی حکومت کے قیام کے لئے بے قرار نظر آیا اگرچہ اس حکومت کا قیام فوج۔ یورو کسی گھٹ جوڑ کی ماتحتی میں ہی عمل میں آتا تھا۔ چنانچہ بھی خان نے اس مقصد کے لئے انتخابات کا وعدہ کیا اور فوری طور پر اپنے پسندیدہ سولین افراد کو عبور کا بینہ کارکن نامزد کر دیا۔ اس دوران بھی خان کے بعض بار سونگ فوجی مشیر اس بات پر مصر تھے کہ سیاستدانوں پر مشتمل حکومت کی تشكیل کے بغیر فوج کو براہ راست عوامی عدم اطمینان کا سامنا کرنا پڑے گا۔ اس سے فوج کو سیاسی معاملات میں اپنا کروار ادا کرنے کے حق کی قربانی دینی پڑے گی اور اس کے عبارے جواز تاریخ ہو جائے گا۔ مزید برآں بھانی صورتحال میں فوج کو حاصل "مداخلت کا حق" بھی سلب ہو جائے گا۔ علی هذا القیام یہ سمجھ لینا کہ فوج۔ یورو کسی گھٹ جوڑ براہ راست عمان اقتدار کو اپنے ہاتھ میں لے لینا مقدم جانتا ہے صحیح

نہیں۔ بلکہ یہ اس وقت تک سیاستدانوں کے ذریعے حکمرانی کرنے کو افضل خیال کرتا ہے جب تک اس گھٹ جوڑ کو حاصل خود مختاری اور اختیار پر زد نہ پڑے۔ لیکن دسمبر 1970ء کے انتخابات کے نتائج فوج۔ یورو و کریسی گھٹ جوڑ کے لئے پریشان کن ٹابت ہوئے۔ انہی انتخابات کے فوراً بعد سیاسی بحران نے پاکستان کو اپنی پیٹ میں لے لیا اور مشقی پاکستان کی علیحدگی پر منتج ہوا۔

### بھٹو اور فوج

مشقی پاکستان میں پاکستانی فوج کی ٹکست کے بعد ذوالفقار علی بھٹو کے اقتدار میں آنے کو بھی اسی تناظر میں سمجھا جا سکتا ہے۔ 1971ء میں جنم لینے والا بحران انہی شدت کے نکتہ عروج پر تھا اور فوج۔ یورو و کریسی گھٹ جوڑ کو سیاسی قیادت کی ضرورت اس قدر تھی کہ اس سے پہلے اس کی مثل نہ ملتی تھی۔ تا آنکہ ملک کو درپیش شدید ترین بحران سے پہنچنے کی ذمہ داری سیاسی قیادت کو سونپی جاسکے۔ چونکہ بھٹو کی سیاسی پوزیشن اور اس کی خدمات کی ضرورت نے اسے فوج۔ یورو و کریسی کے گھٹ جوڑ کے لئے ناگزیر بنا دیا تھا۔ انہی حالات کا تقاضا تھا کہ اسے اپنی پالیسی مرتب کرنے اور اسے نافذ کرنے کی آزادی بھی دی جائے۔ لیکن اقتدار میں آنے کے بعد چند ایک جزوؤں کو فارغ کر دینے سے یہ مراد نہیں لینی چاہئے کہ یورو و کریسی۔ فوج گھٹ جوڑ کو بھٹو کے ہاتھوں آخری ٹکست ہو گئی تھی۔ چونکہ بھٹو خود اس گھٹ جوڑ کے اندر ایک دھڑے سے ملا ہوا تھا اس لئے اس کا یہ عمل اس مخصوص دھڑے کی خواہش کی عکاسی کرتا تھا۔ بھٹو نے جزل میکی خان اور اس کے ساتھیوں کو فارغ کر دیا اور اپنے دوست جزل گل حسن کو فوج کا نیا کمانڈر انچیف مقرر کر دیا جبکہ وہ خود صدر کے عمدے پر ممکن ہوا۔ لیکن یہ فرض کر لیتا غلطی ہو گی کہ جزل گل حسن سیاسی حیثیت سے قطعاً ”مبری“ تھا کہ جسے صدر بھٹو نے اپنا ”آدمی“ سمجھ کر اس عمدے پر فائز کر دیا۔ درحقیقت جزل گل حسن آرمی استیبلشمنٹ میں ایک طاقتور دھڑے سے تعلق رکھتا تھا اس حوالے سے یہ بتانا ضروری ہے کہ اکتوبر 1968ء میں ہی کہ جب صدر ایوب خان کے خلاف ابھی اس

قدر و سعی پیانے پر سیاسی تحریک کا آغاز نہ ہوا تھا کہ راوپنڈی اور اسلام آباد میں اقتدار کے ایوانوں میں یہ افواہ گردش کرنے لگی تھی جس کے مطابق ایوب خان کو جلد ہی ہٹا دیا جائے گا اور اس کا مقام جانشین ملتان کا کورکمانڈر جزل گل حسن ہو گا (ملکن کور کا کمانڈر پاکستان فوج میں فیلڈ کے دو سینئر ترین عمدوں میں سے ایک ہوتا ہے)۔ لیکن جلد ہی صدر ایوب نے اس دھڑے کی توقعات پر پانی پھیر دیا۔ اس نے صدارت سے استعفی دے دیا اور اپنے ہی منتخب کردہ شخص (جزل بھائی خان) کو صدارت کی کرسی سونپ دی (بھائی خان اس سے قبل پاکستانی فوج کا کمانڈر انجیف تھا)۔ جواباً "بھائی خان نے ایوب خان کو احتسابی عمل سے تحفظ فراہم کیا جس کا بڑی شد و مدد سے نہ صرف عوامی حلقوں مطالبه کر رہے تھے بلکہ فوج میں بھی بعض عناصر یہ خواہش رکھتے تھے کہ ایوب خان سے حساب کتاب لیا جائے۔ بھائی خان کے زوال کے ساتھ کہ جب مشرقی پاکستان میں فوج نیکست سے دوچار ہو چکی تھی سوائے اس کے اور کوئی چارہ نہ رہا کہ سیاسی قیادت کو ریاستی امور سونپ دیئے جائیں۔ اس وقت سیاسی قیادت کو معقول حد تک اہمیت بھی حاصل ہو گئی۔ لیکن ریاستی طاقت بڑی حد تک ابھی بھی فوج۔ یورو کسی گھٹ جوڑ ہی کے ہاتھوں میں رہی جس کا جلد ہی اطمینان اس طرح ہوا کہ بھٹو کو جزل گل حسن کو فوج کے کمانڈر انجیف کے عمدے سے ہٹانا پڑا اور اس کی جگہ فوج میں "شدت پسند ٹولے" کے لیدر جزل نکا خان کو اس عمدے پر فائز کرنا پڑا (یاد رہے کہ مشرقی پاکستان میں فوجی ایکشن جزل نکا خان ہی کے ذہن کی تخلیق تھا)۔ یہ فیصلہ بھٹو کے لئے کڑوے گھوٹ کے مترادف تھا کیونکہ ایسی صورتحال کے نتاظر میں کہ جس میں بھٹو کو جنگی قیدیوں کی والپسی کی بابت ہندوستان اور بگلہ دیش سے معاملہ کرنا تھا نکا خان بطور کمانڈر انجیف تقرر ناقدین مصلحت محسوس ہوتا تھا لیکن بھٹو کے پاس اس کے سوا اور کوئی چارہ نہ تھا کیونکہ فوجی جتنا فیصلہ کن طاقت کی حامل تھی۔

### جزل اور مالی منفعت

فوج میں دھڑے بندیاں (Factions) ذاتی تعلق یا مفاد پر مبنی ہوتی ہیں۔ بعض

بنیادی نوعیت کے عوامل جو مختلف طور پر ان دھڑے بندیوں کی وسیع تر گروہوں میں تشکیل کا موجب بنتے ہیں۔ لہذا ایک طرف تو ہم فوج میں دائیں بازو سے تعلق رکھنے والے قدامت پسند جنزوں کی نشاندہی کر سکتے ہیں۔ جو یا تو زمیندار خاندانوں سے تعلق رکھتے ہیں یا پھر یہ (یا ان کے قریبی عزیز و اقارب) کاروباری پس منظر رکھتے ہیں اور بہت متول ہوتے ہیں۔ بعض دوسرے (جرنیل) غیر ممالک میں کاروباری حلقوں کے تعاون سے دولت کماتے ہیں۔ علاوه ازیں پاکستان میں بھی بڑے کاروباری اداروں نے یہ طریقہ کار اپنا لیا ہے کہ وہ ریٹائرڈ جرنیلوں کو انتظامی عمدوں پر فائز کر دیتے ہیں تاکہ وہ فوج کے دھڑوں کے ساتھ تعلق استوار کر سکیں۔ پاکستان کی سیاسی صورتحال کو سامنے رکھتے ہوئے یہ حقیقت بھی بت اہم ہے کہ یہاں کی فوج حکومت وقت (سویلین حکومت) کو درخور اختیاء سمجھے بغیر بیرونی طاقتوں (خصوصاً امریکہ) سے مراسم استوار کرنے کی الہیت رکھتی ہے۔ اس طرح کے متعدد تعلقات اور وابستگیوں کے نتیجے میں فوج کے اندر متعدد طاقتوں مفادات نے اپنی پوزیشن کو کافی مضبوط کر لیا ہے۔ بالکل اسی طرح کا معاملہ یورو کرسی کے ساتھ بھی ہے بت سے یورو کریٹ زمیندار گھرانوں سے تعلق رکھتے ہیں اور ساتھ ہی انہوں نے مختلف کاروبار بھی شروع کر رکھے ہیں جن کی وجہ سے ان میں سے بعض کافی دولتمدار ہو چکے ہیں۔

اس کے علاوہ ایک اور بھی اثر ایسا ہے جو فوج میں نفوذ کر گیا ہے اور جس کے باعث فوج میں انقلابیت (Radicalism) کے آثار نے نمو پا لیا ہے۔ یہ انقلابیت دائیں اور بائیس دونوں مکاتیب سے متعلق ہے۔ زیادہ تر شواید تو اس بات کا عندیہ دیتے ہیں کہ انقلابیت پسندوں میں کہیں زیادہ تناسب دائیں بازو سے متعلق عناصر کا ہے۔ اس قسم کی انقلابیت پسندی (Radicalism) کی بڑی وجہ یہ ہے کہ فوجیوں کی بڑی تعداد ملک کے زرعی طور پر بے آباد اور غربت زدہ علاقوں سے بھرتی کی جاتی ہے۔ یہ علاقہ راولپنڈی ڈویژن اور صوبہ سرحد کے بعض حصوں پر مشتمل ہے۔ اس کے بر عکس بڑے بڑے زمیندار جو ملک کے دوسرے علاقوں میں خاص طور پر کینال کالونی کے علاقوں (صوبہ پنجاب میں) میں آباد ہیں وہ نام نہاد ”سینٹ انقلاب“ کے نتیجے میں بت

مالدار ہو گئے ہیں جبکہ بے آب و گیاہ علاقوں کے کم اراضی رکھنے والے افراد کو اس سے (بزر انقلاب) کوئی فائدہ نہیں پہنچا۔ یہ چھوٹے مالکان اراضی کاشتکاری کے ذریعے سے اپنی روزمرہ کی ضروریات بھی پوری نہیں کر پاتے چنانچہ ان کی اولاد (بیٹوں کے لئے) روزگار کے دوسرے ذرائع کو اپنانا لازمی ہو جاتا ہے۔ لہذا ان علاقوں سے فوج کے لئے سپاہی اور جو نیز افسران کو بھرتی کیا جاتا ہے۔ ان لوگوں کی بہت سی سماجی شکلیات ہوتی ہیں خاص طور پر حالیہ برسوں میں افراط زر اور گرتی ہوئی اقتصادی صورتحال کے باعث ان کی معاشی حالت تاگفتہ ہے ہو گئی ہے لیکن بد قسمتی ان میں سیاسی تعلیم کی کمی ہے اس لئے وہ عام طور پر سازش کے تصور (conspiracy theory) پر یقین کرتے ہوئے مخصوص افراد کو مورود الزام ٹھرا دیتے ہیں مثلاً برنس میں طبقے کو (یا بائیس خاندانوں کو) دغیرو۔ وہ ان مسائل کی جزوں کو عصری اقتصادی نظام میں نہیں دیکھ پاتے۔ چنانچہ ان کے نزدیک ان مسائل کا حل اقتصادی پالیسیوں میں انقلابی تبدیلیاں لانے کی بجائے مجرموں کو پکڑ کر سزا دینے ہی میں مضر ہے۔ یہی طریقہ ( مجرموں کو پکڑ کر سزا دینے کا) مشرقی پاکستان میں بھی اپنایا گیا۔ سیاسی طور پر ان افراد کی تربیت شاونڈزم اور انتہائی داعیں بازو کے نظریاتی خطوط پر ہوئی تھی۔ ان کی اکثریت جماعت اسلامی سے کافی متاثر تھی۔ اگرچہ بعد کے سالوں میں بھشو اور اس کی پارٹی (پیپلز پارٹی) کے انقلابی نعروں نے بھی کچھ جوانوں اور افروں کی توجہ اپنی جانب منعطف کر دی۔

### عقابوں (Hawks) کی معروضی بنیادیں

جرنیلوں کا ایک ایسا گروپ بھی ہے جس کی مذکورہ بالا دوسرے درجے کے آرمی افروں اور ماخت سپاہیوں سے گردی وابستگی ہوتی ہے۔ اس گروہ میں شامل جرنیل خالصتاً "فوج کے مفادوں کو دوسرا تمام باتوں پر ترجیح دیتے ہیں۔ انی جرنیلوں میں "عقابوں" (Hawks) یعنی شدت پسند میلان رکھنے والے افراد کی بڑی تعداد پائی جاتی ہے۔ طارق علی کا یہ کہنا بالکل درست ہے کہ فوج میں "عقاب" کا تصور محض نفیاتی نہیں۔ (6) بلکہ اس اصطلاح سے وابستہ کمٹ منٹ کی جڑیں فوج کے معروضی

حالات اور مغادرات میں پیوست ہوتی ہیں "عقاب" فوج کے زیریں طبقے کی شکایات کو استعمال کر کے فوج میں اپنی پوزیشن کو مستحکم کر لیتے ہیں۔ یہ عناصر (عقاب) کی شاونزیم کے سارے پروان چڑھتے ہیں کیونکہ جارحیت سے بھرپور شاونزیم پر مبنی نظریے کی ہٹا پر ہی وہ بڑی اور بہترن اسلحہ سے لیس فوج کے لئے قوی وسائل کا ایک ہذا حصہ مختص کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔ 1960ء کی دہائی میں چین سے جنگ کے بعد ہندوستانی فوج کی تنظیم نو اور اسے بھاری اسلحہ سے لیس کر دینے کے عمل سے جنوبی ایشیا میں فوجی توازن میں تبدیلی واقع ہو گئی اس حقیقت کا پاکستانی فوج۔ یورو کسی گٹھ جوڑ کو اس وقت واضح طور پر پتہ چلا جب پاکستانی فوج کو مشرق پاکستان میں ہریت اٹھانا پڑی۔ چنانچہ اب ہندوستان سے مسابقت کی پرانی پالیسی موثر نہ رہی تھی۔ اس مسابقت نے دونوں بڑی طاقتوں یعنی امریکہ اور سوویت یونین کو بھی پیشان کر دیا تھا جو کچھلی ایک دہائی سے ان دونوں ممالک میں باہمی صلح کروانے کے لئے کوشش تھے۔ اب ان بڑی طاقتوں کے لئے ضروری ہو گیا تھا کہ وہ فوج میں عقاب صفت عناصر کے اٹر کو زائل کر کے قدامت پسند دائیں بازو کے حامی عناصر کے ہاتھ مضبوط کریں۔ اس کے باوجود یہ حقیقت ابھی بھی مسلمہ ہے کہ اس "گٹھ جوڑ" نے دونوں بڑی طاقتوں کے دباو کی ایک دہائی تک بڑی کامیابی سے مزاحمت کی جس سے اس گٹھ جوڑ کی خود مختاری اور آزادی کا رہ بھی عیاں ہو جاتی ہے۔ اگر پاکستان اور ہندوستان میں صلح ہو جاتی ہے تو فوج کے مغادرات بری طرح متاثر ہوں گے۔

پاکستان میں یورو کسی اور فوج یہاں کے مقامی طبقاتی بیویوں کی نسبت بست زیادہ مضبوط اور غیر معمولی طور پر غالب ادارے بن چکے ہیں۔ پاکستان میں جو سرمایہ دارانہ ترقی ہو سکی ہے وہ یورو کسی کی کریشن سے عبارت گمراہی بلکہ زیر سپرستی وقوع پذیر ہوئی ہے۔ یورو کسی کے کنٹرول کے باعث بنس کے موقع چند مراعات یافتہ افراد تک ہی محدود رہے کہ جو یورو کسی سے ناجائز لین دین کی بیویوں پر روابط استوار کر سکے۔ 1960ء کی دہائی کے آخری سالوں میں حکومت پاکستان کے چیف اکاؤنٹر نے چند حقوق پر سے پرده اٹھاتے ہوئے بتایا کہ 20 مراعات یافتہ خاندان

پاکستان صنعت کے 66 فیصد جبکہ انشورنس کے 79 فیصد اور بینک کے 80 فیصد مالک ہیں اور جو کچھ ان کی ملکیت میں نہیں اس کا بڑا حصہ غیر ملکی کپپیوں کی ملکیت ہے۔ یہ خریبورو کسی اور مقامی بورڑوا کے بے لیقی پر مبنی تعلق کی عکاسی کرتی ہے۔ گوکہ مقامی اجارہ دار اپنی کوئی بھی نمائندہ سیاسی پارٹی نہیں رکھتے۔ یہاں کی تمام سیاسی پارٹیوں کی بنیادیں دیکی علاقوں میں ہیں۔ لہذا بڑن کیونٹی کے اثر و رسوخ کا ذریعہ اس کا بیورو کسی کے ساتھ برداشت تعلق ہے۔

### زمیندار اور جماعتی سیاست

پارلیمانی جمیوریت کے تحت زمیندار جو کہ دیکی علاقوں کے ناخدا تھے جماعتی سیاست کے اجارہ دار ہیں۔ وہ قوی اور صوبائی ایمبیلوں میں منتخب ہو کر آتے ہیں۔ (حتیٰ کہ مشرقی بنگال میں جہاں مغربی پاکستان کے مقابلے میں بڑے زمینداروں کا تناسب بہت ہی کم ہے وہاں بھی متول زمینداروں سے نسبی تعلق مقامی ووٹوں پر اثر انداز ہوتے ہیں)۔ بیورو کسی اور فوج میں سینٹر افسروں کی بھرتی امیر دیکی گھرانوں میں سے کی جاتی ہے۔ اسی طرح فوج۔ بیورو کسی گھڑ میں زمیندار طبقوں کو ایک مستحکم پوزیشن حاصل ہو گئی ہے۔ بعینہ بیورو کریڈوں کے بھی زمیندار طبقات سے مفادات وابستہ تھے۔ مفادات کی وابستگی سولیین اور فوجی افسروں کو حکومت کی جانب سے زرعی اراضی کی الامتحنٹ نے پختہ ترکر دیا تھا۔ زرعی اراضی مل جانے پر یہ افسروں بھی زمیندار بن جاتے تھے (اگر ان کے پاس پہلے سے ہی زمین نہ ہوتی)۔ اسی وابستگی کے مل پر ہی زمیندار اپنے مفادات کی تکمیل بڑے موثر انداز میں کرنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں اس کے باوجود کہ مقامی بورڑوا اور میڑو پولیشن بورڑوا کی طرف سے صورتحال کو تبدیل کرنے کی کوشش کی جاتی ہے لیکن ابھی تک نہیں تبدیلی نہیں آسکی۔ زمینداروں کی موثر حیثیت کا ایک ثبوت یہ بھی ہے کہ زراعت سے حاصل ہونے والی آمدنی اکٹم تکمیل سے مستثنی ہوتی ہے۔ دو دہائیوں (1950ء اور 1960ء کی دہائیوں) کے دوران ملکی بورڑوا اور اس کے غیر ملکی حامیوں نے باہم اس مطالبے کو دھرایا کہ زمینوں

سے حاصل ہونے والی غیر معمولی آمدنی کو انکم بیکس کی زد میں لایا جائے تاکہ بڑے ترقیاتی منصوبوں کے لئے زیادہ وسائل مہیا ہو سکیں۔ چونکہ انی ترقیاتی منصوبوں سے ملکی بورڈوا کے اپنے مفاہوات وابستہ ہوتے ہیں لہذا وہ ان منصوبوں کے لئے رقوم کی فراہمی کے ذرائع کی تلاش میں رہتے ہیں۔ زمیندار طبقات نے نہ صرف ان کو ششوں کا بہت کامیابی سے سد باب کیا ہے بلکہ انہوں نے حکومت سے کافی مراعات بھی حاصل کر لی ہیں جن کا بڑا حصہ متول کاشٹکاروں اور بڑے زمیندار ہتھیا لیتے ہیں۔ اس کے باوجود کہ زمینداروں کا بھیت ایک طبقہ یورو کسی سے بہت قریبی تعلق ہوتا ہے مزید برآں جماعتی سیاست میں بھی انہیں غالب حیثیت حاصل ہوتی ہے لیکن یہ نہیں کہا جا سکتا کہ وہ یورو کسی کا رخ اپنی مرضی کے مطابق موڑ سکتے ہیں۔ اس ضمن میں کئی مثالیں دی جاسکتی ہیں کہ جب زمینداروں کے بھیت طبقہ مفاہوات بورڈوا کے تلحہ ہو جاتے ہیں مثال کے طور پر خام کپاس کی قیتوں سے متعلق بھائی جانے والی پالیسی کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ وہ زمینداروں اور کاشٹکاروں کے مفاہوات کے خلاف مرتب کی گئی البتہ اس سے بڑے کاروباری حضرات فائدہ اٹھاتے ہیں جو یونیکائل ملوں کے مالک ہوتے ہیں۔

### غیر ملکی برنس اور گھڑ جوڑ

دوسرے عناصر کی طرح کاروباری افراد بھی یورو کسی کی نظر التفات کے طالب ہوئے اور اس میں انہیں خاطر خواہ کامیابی حاصل ہوئی۔ ان کے معاملے میں نجی سٹھ کی کریشن کو سرکاری سپرتی فراہم ہوئی بلکہ سرکاری سپرتی نے نجی کریشن کی زیادہ حوصلہ افزائی کی۔ اس عمل قبیح کو رواج دینے میں امریکی حکومت کی طرف سے دباؤ نے بہت اہم کردار ادا کیا۔ میں نے کسی اور جگہ یہ تجزیہ کیا ہے کہ کس طرح امریکی امداد کو پاکستان میں امریکی کاروباری مفاہوات کی ترویج کے لئے موزوں پالیسیاں اپنانے کے لئے استعمال کیا گیا۔ صاف ظاہر ہے کہ اس طرح کی پالیسیاں مقامی کاروباری طبقے کے لئے نہایت ضرر رسال تھیں۔ (7) چونکہ امریکی اور مقامی کاروباری مفاہوات میں سخت مقابلہ

ہے بلکہ میشو پولیشن بورڈوا یعنی برطانوی، فرانسیسی، جپانی اور اٹالوی وغیرہ بھی اس مقابلے میں شامل ہیں۔ لیکن ان میں سے کسی کا بھی یورو کسی پر زور نہیں چلتا۔ یہ سب اجتماعی طور پر بھی یورو کسی کو مغلوب نہیں کر پائے۔ لہذا یہ نیو کالونیلزم (Neo-Colonialism) سے وابستہ عناصر ہی اس صورتحال سے مستفید ہو رہے ہیں کہ جس میں فوج۔ یورو کسی گھڑ جوڑ کو خود مختاری (relative autonomy) حاصل ہوتی ہے۔ اس گھڑ جوڑ کا یہی خود مختارانہ کوارڈ ہی بعد نوآبادیاتی معاشروں میں پیلک پالیسی کو ترتیب دیتے وقت نیو کالونیل مفادات کی بالادستی کا سبب بنتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مغربی نظریات کی طرف سے یورو کسی کو جدیدیت کا الجٹھ ٹھہرایا جاتا ہے اور پہلے ہی سے نظریاتی طور پر مغرب کی ہمنوا یورو کسی کو ایسی پالیسیاں مرتب کرنے کی ترغیب دینے کی ہر ممکن کوشش کی جاتی ہے جو میشو پولیشن مفادات سے ہم آہنگ ہوتی ہیں۔ ”منصوبہ بندی کی تینیک“ کی صورت میں میشو پولیشن مفادات کے ہم آہنگ اس نظریے کا اظہار ہوتا ہے جسے کہ ”اقتصادی ترقی کی معروضی سائنس“ کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ مغرب سے تعلیم یافتہ یورو کریٹ کو مغربی عقليت اور نیکنالوچی کا علمبردار سمجھا جاتا ہے اور اس کے کوارڈ کا ”عمل سے عاری“ سیاستدان کے کوارڈ سے موازنہ کیا جاتا ہے جو کہ علاقائی نوعیت کے مطالبات سے آگے کچھ بھی سوچنے سمجھنے کا اہل نہیں۔ میشو پولیشن ممالک میں بعد نوآبادیاتی ممالک کے یورو کریٹوں کی تربیت کے لئے خلیفہ رقم پر مبنی فنڈز مخصوص کئے جاتے ہیں۔ علاوه ازیں ان کے نظریات اور پالیسی سازی کی سمت کو متاثر کرنے کے کمی براہ راست طریقے بھی ہوتے ہیں۔ اس ضمن میں سب سے نمایاں طریقہ تو یہی ہے کہ وہ بین الاقوامی ایجنسیاں یا پھر ایڈمنیسٹریٹو ایجنسیاں جو کہ منصوبوں کے سود مند ہونے کے حوالے سے توثیق کرتی ہیں ترقیاتی منصوبہ بندی پر ایسی تجاویز دیتی ہیں اور پالیسیوں کی نوعیت اور سمت اس طرح سے متعین کرتی ہیں کہ وہ پالیسیاں میشو پولیشن ممالک کے مفادات کے مطابق ہو جاتی ہیں۔ غیر ملکی ایڈ کے ذریعے ریاستی پالیسی پر اثر انداز ہونا اور یورو کریٹوں کی طرف سے کی جانے والی خجی کرپشن کے باعث یہ سب کچھ ممکن ہو جاتا

ہے۔ حتیٰ کہ بعض پالیسیاں تو ملکی مفاد کے سراسر خلاف ہوتی ہیں جنہیں آنکھ بند کر کے اپنا لیا جاتا ہے۔ وہ لوگ جو یہ فرض کئے بیٹھے ہیں کہ بین الاقوامی نویعت کے مذاکرات میں اطراف برابری کی سطح پر شریک ہوتے ہیں اور بعض وہ افراد بھی کہ جنہیں یقین ہے کہ ملک میں مخصوص پالیسی رائج ہے جو کہ ملک کے لئے مفید ہو گی تو انہیں یہ جان لینا چاہئے کہ ملک کے مفادات اور کرپٹ یورو کسیوں کے مفادات بالکل متفاہ ہیں۔ وہ ایک نہیں ہو سکتے۔

پاکستان کے ماضی کے تجربات کی روشنی میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ بعد نوآبادیاتی معاشرے میں تینوں صاحب جائیداد (Propertied) طبقات یعنی مقامی بورڑوا، نیو کالونیلیست (Neo-Colonialist) میشو پولیشن بورڑوا یا پھر زمیندار طبقہ میں سے کوئی بھی ریاستی مشینزی کو اپنا تابع نہیں بنا سکا۔ بلکہ اس حوالے سے کسی ایک طبقے سے اثر و رسوخ اور طاقت کو دوسرے دو طبقات نے زائل کر دیا۔ ان تینوں طبقوں کے اپنے اپنے مفادات ایک دوسرے سے ہم آہنگ یا موافق نہیں ہیں البتہ ان کے بعض باتیں (واخواہات) مشترک ضرور ہیں جن میں سرفراست موجود سماجی ڈھانچے کی بقاء اور تجی جائیداد کا ادارہ ہیں جن میں کسی قسم کی تبدیلی ان تینوں کے لئے انتہائی نقصان دہ ہو گی۔ ان کے علاوہ ان طبقوں کو کچھ بھی (بطور خاص) مشترک نہیں بلکہ یہ ریاست کے نمائندہ فوج۔ یورو کسی گھڑ جوڑ سے جو بھی مطالبات کرتے ہیں وہ دوسرے طبقوں کے مفادات سے متصادم ہوتے ہیں۔ چنانچہ یہ گھڑ جوڑ ان تینوں طبقوں کی طرف سے کئے جانے والے باہم متفاہ و متصادم مطالبات سے جنم لینے والی پیچیدگی کو سمجھانے اور ان تینوں میں نیچ بجاوہ کرنے کا کام کرتا ہے یعنی یہ گھڑ جوڑ تین طبقات میں ہاشمی کے فرانپس سر انجام دیتا ہے۔ فوج اور یورو کسی کاریستی مشینزی کے طور پر بعد نوآبادیاتی ریاستوں میں یہی کوارہ ہوتا ہے۔ اس مخصوص کوارہ کی وجہ اس حقیقت میں پناہ ہے کہ کسی آزاد سرمایہ دار ریاست ابھرتی ہوئی بورڑوا یا پھر نوآبادی میں میشو پولیشن بورڑوا کی دوسرے سماجی طبقوں کے مقابلے میں غالب حشیثت کے بر عکس بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ان تینوں طبقوں میں سے کسی کو بھی ریاستی مشینزی

پر تصرف حاصل نہیں۔ چنانچہ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں فوج۔ یورو کسی گھے جوڑ کو ایک حد تک خود مختاری (relative autonomy) حاصل ہے۔

### یورو کسی اور فوج کی خود مختار حیثیت

کسی بھی سماج کے بالائی ڈھانچے (Super structure) یعنی ریاست کے عناصر کے زیریں ڈھانچے یعنی معاشرے کی اقتصادی بنیادوں (پیداواری رشتہوں) کے مقابلے میں خود مختار حیثیت کو مارکسی لڑپچر میں دو طرح سے بیان کیا گیا ہے۔ جسے اس جگہ پر واضح کرنا ضروری ہے۔ ان میں سے ایک بیان تو فلسفیانہ نوعیت کا ہے جس کے تحت تاریخی ماہیت (Historical Materialism) سے یہ مراد نہیں کہ بالائی ڈھانچے (Underlying structure) کے عناصر کا تعین زیریں ڈھانچے (Super structure) کے ذریعے میکانکی (mechanistically) طرز پر نہیں ہوتا بلکہ موخرالذکر کا وہ مخصوص ڈھانچے کا حصی طور پر تعین کرتا ہے۔ یہ بات اینگلز نے جوزف بلون کو اپنے ایک مکتب میں بیان کی تھی۔ جس میں اس مارکسزم کی میکانکی (mechanistic) اور (deterministic) تشریع پر شدید تقدیم کی۔ یہ بنیادی طور پر فلسفیانہ مسئلے ہے جسے ایک مسئلے سے ممیز کیا جانا چاہئے جس کی نوعیت "غالستا" نظری ہے۔ یہ مسئلہ "بالائی ڈھانچے" (یعنی ریاست کہ جس پر فوج۔ یورو کسی گھے جوڑ کا تصرف ہوتا ہے) کی خود مختاری (relative autonomy) سے متعلق ہے جسے ایک تھیوری کے طور پر ایک دوسرے تناظر میں پیش کیا گیا ہے اس تھیوری میں مخصوص تاریخی حالات میں ریاست اور زیریں ڈھانچے (underlying structure) کے تعلق کی وضاحت کی گئی ہے۔ ان تمام تاریخی مثالوں میں سے کہ جن کا تجویزی مارکس اور اینگلز نے کیا ریاست کی "خود مختاری" کے حوالے سے مارکس کا بونا پارٹسٹ (Bona partis) ریاست کا تجویزی سب سے زیادہ اہم ہے۔ البتہ کلاسیکی مارکسزم میں بنیادی فلسفیانہ حوالے سے بھی اور مخصوص نظری (theoretical) حوالے سے بھی بالائی ڈھانچے (یعنی ریاست) کی "خود مختاری" (Relative autonomy) کا نظریہ بھی واضح طور پر ایک ایسی سوسائٹی

(معاشرے) کے فریم ورک میں مر تکن (Conserve) کیا گیا کہ جس پر واحد حکمران طبقہ (a single ruling class) کا اقتدار قائم ہو۔ لیکن بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ”خود مختاری“ سے متعلق یہ قضیہ بالکل ہی مختلف شکل اختیار کر لیتا ہے۔ کلاسیکل مارکسی نقطہ نظر کی تو پولانٹاز (Poulantzas) نے صریحاً ”توضیح کردی ہے وہ رقم طراز ہے جب مارکس نے بونا پارٹیم کو ”بورڑوا کامڈھب“، قرار دیا۔ دوسرے الفاظ میں اسے ہر طرح کی تمام سرمایہ دار ریاستوں کی سب سے بڑی خصوصیت (Characteristic) بتایا۔ اس نے کہا کہ اس طرز کی ریاست حکمران طبقے کو صحیح معنوں میں تبھی خدمت کر سکتی ہے جب وہ اس طبقے کے اندر ہی موجود مختلف چھوٹے بڑے گروپوں سے آزاد و خود مختار کر لے۔ اس طرح سے ہی اس طبقے کی قیادت کو قائم رکھا جاسکتا ہے۔ (8) لیکن یہ مسئلہ بعد نوآبادیاتی معاشروں کے ضمن میں جنم نہیں لیتا (یعنی ان معاشروں میں ایک حکمران طبقے (بورڑوا) کے ذیلی گروپوں کا وجود اس طرح سے نہیں ہوتا جیسے کہ سرمایہ دارانہ ریاستوں میں ہوتا ہے۔ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں تین مختلف ”جائیداد کے حامل“ (propertied) طبقات ایک دوسرے سے مختلف ساختیاتی بیانوں اور متصادم طبقاتی مفہومات کے ساتھ اپنا وجود رکھتے ہیں۔

بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاستی مشینری کی ”خود مختاری“ کا معاملہ ان تاریخی صورتوں سے قطعی طور پر مختلف ہے جن کے ناظر میں ریاست سے متعلق کلاسیکی مارکسی نظریے کی تشكیل ہوئی۔ جبکہ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں فوج۔ یورو کسی کے گھوڑ کو ایک ”خاص حد تک خود مختاری“ حاصل ہے جس کا تعین طبقاتی معاشرے کی حدود ہی میں رہتے ہوئے ہوتا ہے مزید برآں نجی ملکیت پر منی معاشرتی ڈھانچے کی بقا پر مذکورہ بالا تینوں طبقات کا اتفاق ہوتا ہے۔ فوج اور یورو کسی کے ”خود مختاری“ پر منی کردار کے بارے میں یہ بتانا ضروری ہے کہ آزادی حاصل ہو جانے کے بعد ان پر سے ”میٹرو پولیشن بورڑوا“ کی گرفتاری اور کنٹرول ختم ہو گیا اس کے بعد ان اداروں پر کسی بھی ایک طبقے (مذکورہ بالا تینوں ”صاحب جائیداد“ طبقوں میں سے) کا کنٹرول قائم نہیں ہو سکا۔ چنانچہ بعد نوآبادیاتی ممالک میں ریاست کی طرف سے معیشت میں غیر

معمولی حد تک مداخلت جو کہ استبدادی طور پر اقتصادی سرگرمیوں کو کنٹرول کرنے کے وسیع نیٹ ورک کے ذریعے وقوع پذیر ہوتی ہے۔ اس ”خود مختاری“ کی سب سے بڑی وجہ بنتی ہے۔ اسے کنٹرول کرنے کی غرض سے بنائے جانے والے قواعد و ضوابط ہی میں یورو کسی کے مقابلات پہاں ہوتے ہیں اور انہی کے ذریعے وہ زائد اقتصادی پیداوار کا بڑا حصہ براہ راست طور پر ہٹھیا لیتی ہے۔ اس طرح فوج۔ یورو کسی گھٹ جوڑ کی اس ”خود مختاری“ کو مادی بنیاد بھی فراہم ہو جاتی ہے۔ اس طرح کی کئی مشاہد میزرو پولیشن ممالک نیں سے بھی ڈھونڈی جاسکتی ہے جہاں ریاست کے کردار میں تبدیلی واقع ہو رہی ہے۔ یعنی وہاں پر بھی ریاست کا کردار بڑھ رہا ہے۔ لیکن یہ سوال زیر نظر تحریک سے منابع نہیں رکھتا۔ البتہ یہ ضرور کما جا سکتا ہے کہ اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاست کا کردار ”اقتصادی ترقی کے فروغ“ کے لئے مخصوص ہے تو بھی ان دونوں صورت احوال میں معیاری (qualitative) فرق ضرور ہے۔ (میزرو پولیشن معاشروں میں ریاست کے بڑھتے ہوئے کردار کے باوجود وہاں کی ریاستی مشینری وہاں کے حکمران طبقے (مقامی بورڑوا) کے تابع ہے جب کہ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاستی مشینری کو کسی نہ کسی حد تک خود مختاری حاصل ہے)۔

### تین منافسانہ مقابلوں میں ٹالٹ

فوج اور یورو کسی کے گھٹ جوڑ کا بعد نوآبادیاتی معاشروں میں اہم ترین کردار تین جائیدادی طبقات (Propertied Classes) کے منافسانہ مطالبات (Competing demands) میں ٹالٹ کرنا ہے۔ وہ صورتحال کہ جس میں ان تینوں طبقوں کے مشترکہ مقابلات نیز ان کے ایک دوسرے سے تعلقات وجود پاتے ہیں اس تاریخی صورتحال سے معیاری طور پر مختلف ہے جس میں مارکسی نظریہ ریاست تکمیل دیا گیا تھا۔ بعد نوآبادیاتی صورتحال میں ان طبقات کے ایک دوسرے سے تعلقات متصادم یا متفاہد نہیں بلکہ منافسانہ ہوتے ہیں جن میں مقابلہ ممکن ہوتی ہے۔ کلاسیکل مارکسی تھیوری کے مطابق نوآبادیوں میں میزرو پولیشن بورڑوا، مقامی ”Comprador“

بورڑوا (یہ ایسے تاجریوں پر مشتمل ہوتا ہے جو میزو پولیشن بورڑوا کے مفاہات کی تکمیل کے لئے کام کرتے ہیں) اور "فیوڈل" طبقہ کے مابین اشتراک عمل ہوتا ہے۔ اس تھیوری میں یہ بھی کہا گیا ہے کہ ابھرتی ہوئی قومی "بورڑوا" کے مفاہات میزو پولیشن بورڑوا سے مسابقاتنہ ہوتے ہیں۔ چنانچہ نوآبادیوں کی آزادی کو بورڑوا۔ جمہوری انقلاب سے تعبیر کیا گیا جس کا کروار فیوڈل ازم اور استعماریت کی مخالف قدریوں پر مبنی ہو گا۔ اس تھیوری کے مطابق یہ تاریخی طور پر لازمی مرحلہ ہے کہ جس سے گذر کر ہی نوآبادیاتی معاشرہ صحیح معنوں میں آزادی سے ہمکنار ہو سکتا ہے۔ چنانچہ بعد نوآبادیاتی ریاست کو ابھرتی ہوئی بورڑوا کا آلہ کار گروانگیا کہ جس کے ذریعے تاریخی مقصد (مکمل آزادی) کا حصول ممکن ہو جائے گا۔ لیکن بعد نوآبادیاتی معاشروں سے متعلق ہمارا مشتبہ قطعی طور پر مختلف ہے۔ اس بارے میں پال بران (Paul Baran) کا کہنا ہے! اس میں سرمایہ دار بورڑوا سماجی انقلاب کے ابتدائی مرحلے پر ہی اپنے کل کے ہمراہ اور آئندہ کل کے حریف (صنعتی پرولتاریہ اور کسان) کے آئنے سامنے آ جاتا ہے تو وہ اس کا (پرولتاریہ اور کسان کا) کھلا دشمن بن جاتا ہے۔ اب وہ اس فیوڈل عصر سے بھی تعاون حاصل کرنے سے نہیں کتراتا جو اس کی اپنی ترویج و ترقی میں مانع ہوتا ہے علاوہ ازیں وہ کچھ ہی عرصہ قبل قومی جدوجہد کے نتیجے میں بے دخل کئے جانے والے سابقہ استعماری حکمرانوں سے بھی مدد کا طلبگار ہو جاتا ہے نہ صرف یہ بلکہ Comprador گروپوں کو بھی اپنا ہم نشین بنایتا ہے جو پسلے اپنے آقا کے چلے جانے کی وجہ سے خطرہ محسوس کر رہے ہوتے ہیں۔ (9)

یہ صحیح ہے کہ بعد نوآبادیاتی صورتحال میں ابھر آنے والی انقلابی تحریکوں نے اہم ترین عصر کا روپ اختیار کر لیا ہے۔ ان انقلابی تحریکوں کے بالمقابل تینوں جاسیدادی طبقے متعدد ہو کر اس سماجی ڈھانچے کو بچانے کے لئے کوشش ہیں۔ ان کا یہ سیاسی اتحاد ممکن نہ ہو گا۔ اگر وہ تضادات کی نہ عبور ہونے والی خلیج کی وجہ سے منقسم رہیں گے۔ ان تضادات کی وجہ بعد نوآبادیاتی ممالک کے زیلی سماجی ڈھانچے میں بنیادی منافست ہے جو ان ممالک میں راجح صورتحال کو دیگر تاریخی صورت احوال سے مختلف بناتی ہے۔ بران

کا کہنا ہے کہ ان تینوں جائیدادی طبقات کا پہلے سے قائم سماجی ڈھانچے کے پچاؤ کے لئے متعدد ہو جانا مقامی قوی بورڑوا کے اپنے تاریخی کروار سے دستبرداری کا غماز ہے جو کہ اسے فیوڈل ازم اور کلوںیل ازم کے خلاف ادا کرنا تھا (اور کسی حد تک کلوںیل ازم کے خلاف ادا کیا بھی تھا) اس تاریخی کروار سے دستبرداری ان انقلابی تحریکوں کی طرف سے درپیش چیلنج کی وجہ سے تھی جن کا مقابلہ ان طبقوں میں سے کوئی بھی تن تہائی کر سکتا تھا۔ اس بیان میں بران نے اس حقیقت سے صرف نظر کیا ہے کہ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ذیلی سماجی ڈھانچے کی تشكیل اور نوآبادیاتی صور تحال میں کہ جس کے تاثر میں کلاسیکل تھیوری کو متشکل کیا گیا میں بنیادی فرق ہے۔ یہ فرق مقامی ”قوی بورڑوا“ کے کروار سے متعلق ہے۔

مقامی بورڑوا اور ”فیوڈل“ طبقات میں یہ افہام و تفہیم (Accommodation) اس وجہ سے ممکن ہو سکی کیونکہ قوی آزادی کا مقصد حاصل کر لیا گیا تھا اور سرمایہ دارانہ فروغ و ترقی کے لئے ضروری اداراتی (institutional) اور قانونی (legal) فریم ورک کے علاوہ قوی ریاست کا انتظامی ڈھانچہ (یہ سب بورڑوا انقلاب کی پیداوار تھے) پہلے ہی تشكیل پا چکے تھے کیونکہ انہیں میشو پولیشن بورڑوا نے اپنے مفاہوات کے لئے تشكیل دیا تھا۔ ان معاشروں کے مقامی بورڑوانے یوپی بورڑوا کی طرح قوی ریاست کو قائم کرنے کی غرض سے جاگیردارانہ قوت کو اپنا تابع بنانے کا تاریخی کروار نہ بھیلا۔ اس کے برعکس بعد نوآبادیاتی ریاست کو ”جمهوری“ طرز پر چلانے کے لئے ”فیوڈل“ مالکان اراضی وہ سیاسی کروار ادا کرتے ہیں جس کو عمومی صورت احوال میں مقامی بورڑوا سے توقع کی جاتی ہے۔ کیونکہ مقامی دیکی علاقوں کو ریاستی مرکز سے منسلک کرنے کا کروار یہی لوگ ادا کرتے ہیں کیونکہ دیہات میں انہی لوگوں کو غلبہ حاصل ہوتا ہے۔ اس سطح پر یہ طبقہ ممکنہ انقلابی عناصر کو روکے رکھنے اور بعد نوآبادیاتی نظام میں توازن کو برقرار رکھنے کا کام بھی کرتا ہے۔

### سبز انقلاب

اگر بعد نوآبادیاتی معاشروں کے اقتصادی پہلو پر بھی نظر دوڑائی جائے تو بھی

مقامی بورڑوا اور "فیوڈل" طبقوں کے اشتراک عمل کی خصوصی نوعیت واضح ہو جاتی ہے خاص طور پر بڑے زمینداروں کے زیر نگرانی سرمایہ دارانہ کاشتکاری پر مخالفت کی بجائے مخالفت پر مبنی رویے یہ بات عیاں کر دی ہے کہ مقامی بورڑوا سرمایہ دارانہ ترقی و فروغ کے لئے فیوڈل عناصر کے خاتمے کو غیر ضروری امر تصور کرتا ہے۔ اس کے باوجود "فیوڈل" طبقات کو دیکی علاقوں اور شہروں سے چیلنج درپیش رہے ہیں۔ اس طرح دباؤ کو زائل کرنے کی غرض سے بعض ممالک میں آزادی کے فوراً بعد چند غیر منجیدہ کوششوں کی گئیں جس کے نتیجے میں زرعی اصلاحات متعارف کروائی گئیں۔ مجموعی طور پر یہ اقدامات بے فائدہ اور غیر موثر ثابت ہوئے لیکن ان اقدامات کے غیر موثر ہونے کے باوجود مقامی بورڑوا کی افزائش و نمو جاری رہی اور 1960ء اور 1970ء کی دہائیوں میں جنوبی ایشیا میں نہاد "سبز انقلاب" بہپا کیا گیا جس کی بنیاد "متمول کاشتکاری حکومت عملی" (elite farmer strategy) پر رکھی گئی جس نے مقامی بورڑوا کو صنعتی کاری اور اربن نائزیشن کے لئے درکار رقم کی عدم دستیابی کا مسئلہ بست حد تک حل کر دیا۔ اب یہ رقم برصغیر ہوئی زرعی زائد پیداوار سے حاصل ہو رہی تھیں۔ اس کے ساتھ ساتھ زرعی پیداوار کے بڑھ جانے کی وجہ سے مقامی طور پر بیانی جانے والی اشیاء کی منڈی میں بھی وسعت آگئی تھی۔ اس طرح کسی انقلابی اقدام کرنے کا مطالبہ نہم پڑ گیا تھا اور باہمی افہام و تفہیم کی تزویج ہو رہی تھی۔ اس تمام ترقیاتی اور اقتصادی پیش رفت کے باوجود "متمول کاشتکار کی حکومت عملی" کا دیکی معاشرے کی بنت پر ایک منفی اثر یہ ہوا کہ وہاں کی دیکی وحدت کا احساس پارہ پارہ ہو گیا۔ جس سے انقلابی تحریک کے ابھرنے کے قوی آثار پیدا ہو گئے۔ اس صورتحال نے "بورڑوا" طبقے کو تشویش میں جٹلا کر دیا جس کا نتیجہ یہ تکلا کہ بورڑوا طبقے کا اقدام پسند فیوڈل طبقے سے اشتراک عمل اور زیادہ پختہ ہو گیا۔ یہ دونوں طبقے ہو کر پہلے سے قائم سماجی ڈھانچے کے تحفظ کے لئے صرف آراء ہو گئے۔

جمال تک بعد نوآبادیاتی معاشروں میں میٹرو پولیشن بورڑوا اور مقامی یا قومی بورڑوا کے باہمی تعلق کا سوال ہے تو یہ بھی عملی طور پر کلاسیکل مارکسی نظریے سے بیان کردہ

تعلق سے بالکل مختلف ہے۔ کلاسیکل مارکسی نظریے میں ان دونوں طبقات میں بنیادی آویزش کا بیان ہے۔ لہذا یہ حتیٰ طور پر رقم کر دیا گیا کہ معاشروں میں ”بورژوا جسوسی“ انقلاب کہ آزادی کا حصول جس کا پہلا مرحلہ ہے اور یہ (انقلاب) بعد نوآبادیاتی دور میں بھی جاری رہے گا اس کا کیریکٹر لازمی طور پر استعمار مخالف (anti-Imperialist) ہے۔ یہ صحیح ہے کہ مقامی بورژوا استماری مخالف کروار ہی ادا کرتا ہے اور نوآبادیاتی طاقت کے خلاف قوی آزادی کی تحریک میں نمیاں طور پر حصہ لیتا ہے لیکن یہ سب کچھ صرف آزادی کے حصول تک ہی ہوتا ہے۔ بعد نوآبادیاتی صورتحال میں مقامی بورژوا اور سابق (Compradore) تاجر طبقے (umarati شیکیدار وغیرہ) کے زاویہ نظر میں کیسر تبدیلی واقع ہو جاتی ہے۔ موخرالذکر چونکہ غیر ملکی بڑی کمپنیوں کا مقابلہ کرنے کی سکت نہیں رکھتا لہذا ملک میں غیر ملکی کاروباری سرگرمیوں پر پابندی لگانے کا مطالبہ کرتا ہے خاص طور پر ان شعبوں میں کہ جن سے اس کے اپنے کاروباری مفادات وابستہ ہوتے ہیں۔ اس طرح وہ ایک نیا ”استعمار مخالف“ انداز اپنا لیتے ہیں۔ دوسری طرف سابقہ ”قوی“ بورژوا کے سائز میں اضافہ ہوتا ہے اور اس کے مفادات میں توسعہ ہونا شروع ہو جاتی ہے وہ پرانی نیکنالوچی کے ذریعے چلنے والی صنعتوں کو ترک کر کے جدید نیکنالوچی کو اپنانے کی خواہش کرنے لگتا ہے مثلاً نیکنالائل اور پیزو کیمیکل صنعتیں وغیرہ۔ تب انہیں یہ احساس ہوتا ہے کہ انہیں جدید نیکنالوچی تک رسائی میر نہیں۔ اپنے محدود وسائل اور محدود دائرہ کار کے پیش نظر خود اپنی نیکنالوچی کی تعمیر بھی ممکن نہیں لہذا جدید ترین صحتی نیکنالوچی کے لئے انہیں تعاون کی ضرورت محسوس ہوتی ہے جو یا تو ترقی یافتہ میشو پولیشن ممالک کے بورژوا سے حاصل ہو سکتا ہے یا پھر سو شلت ریاستوں سے۔ چنانچہ وہ ترقی یافتہ میشو پولیشن ممالک سے تعاون حاصل کر لیتے ہیں جو ہمیشہ میشو پولیشن بورژوا کی شرائط پر ہی ہوتا ہے جس کا عمومی نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ ان کی (قوی بورژوا) اپنی ترقی کا عمل رک جاتا ہے۔

جوں جوں ”قوی“ بورژوا کا سائز اور اس کے مفادات و سعت اختیار کرتے جاتے ہیں اس کا نیو کالونیلیست میشو پولیشن بورژوا پر انحصار بڑھتا چلا جاتا ہے۔

## غیر مساویانہ تعاون (Unequal Collaboration)

”قوی“ بورڑوا کا تصور کہ جس کے بارے میں یہ فرض کیا گیا کہ وہ جوں جوں اپنے حجم میں وسعت اختیار کرتا جاتا ہے اسی نتیجے سے وہ ”استعمار مخالف“ (Anti Imperialist) ہوتا جاتا ہے کیونکہ استعماریت کے ساتھ اس کے تضاد میں مزید تیزی آتی جاتی ہے۔ یہ تصور نوآبادیاتی نظام میں ”قوی“ بورڑوا کے کروار کا تجربہ کرتے وقت اخذ کیا گیا اور بعد نوآبادیاتی صورتحال میں اس تصور کی مطابقت نہیں ہے۔ بلکہ بعد نوآبادیاتی صورتحال میں مقامی بورڑوا اور میڑو پولیشن بورڑوا کا تعلق مفہومت پر مبنی ہوتا ہے نہ کہ تصالح پر! یہ مفہومت یا تعاون غیر مساویانہ اور درجاتی (hierarchical) بنیادوں پر تنخیل پاتا ہے کیونکہ بعد نوآبادیاتی معاشرے میں اس تعلق میں میڑو پولیشن بورڑوا کے ”ماتحت“ (Subordinate) یا Client کی حیثیت اختیار کر لیتا ہے۔ اس طرح مقامی ”قوی“ بورڑوا کا ”استعمار مخالف“ رویہ بعد نوآبادیاتی صورتحال میں حلیغانہ (Collaborationist) صورت اختیار کر لیتا ہے۔ میڑو پولیشن بورڑوا بھی بعد نوآبادیاتی عمد میں مقامی بورڑوا کے ساتھ اپنے اس تعاون کو بہت اہمیت دیتا ہے کیونکہ اس تعلق کی وجہ سے اسے ایسا ”چینل“ میر آ جاتا ہے جس کے ذریعے وہ اقتصادی مفاہوات کی تنخیل کر سکے اور یہ طریقہ اپنانے میں اسے کسی قسم کے سیاسی رسک (Risk) کا بھی سامنا نہیں کر پڑتا جس کا براہ راست سرمایہ کاری میں کافی امکان ہوتا ہے۔ ان دونوں کے سمجھوتے کی وجہ سے میڑو پولیشن بورڑوا یہاں پر اپنی مصنوعات اور نیکنالوگی کے لئے منڈی حاصل کر لیتا ہے۔ (10) لہذا مقامی بورڑوا اور نیو کلوشیل میڑو پولیشن بورڑوا کے درمیان طے پانے والے اس تعاون کے پس منظر میں جو دھوکہ مضمون ہوتی ہیں ان کا تعلق بالائی ڈھانچے سے بھی ہوتا ہے (یعنی انقلابی تحریکوں کا خوف کہ جس کی طرف بارن نے اشارہ کیا) اور زیلی ڈھانچے سے بھی (یعنی مقامی بورڑوا کے اقتصادی مقاصد کے حصول کے لئے اس کی جدید نیکنالوگی تک رسائی)۔ یہاں یہ بات ذہن نشین کر لینی چاہئے کہ اگرچہ مقامی ”قوی“ بورڑوا اور میڑو پولیشن

بورڈوا میں اس تعلون کے نتیجے میں قریبی تعلق قائم ہو جاتا ہے لیکن یہ دونوں ایک ہی طبقہ نہیں بن جاتے۔ ”تعاون“ (Collaboration) کے تصور کا مطلب ہے کہ ان کے تعلق میں بے تعلقی اور بیگانگی کا عصر بھی پہل ہوتا ہے مزید برآں ان کے مفادات میں تصالوم اور تنازع کی کیفیت موجود رہتی ہے۔ ان کے مفادات کے کیساں ہونے کا یہ ہرگز مطلب نہیں کہ ان کے مفادات بالکل ایک ہو گئے ہیں۔ باہمی مقابلے اور منافست ہی کا عضروفج۔ یورو کریسی گٹھ جوڑ کے لئے ایسی صورتحال کو ممکن بلکہ لازمی بنا دیتا ہے کہ وہ ہائشی کا کروار ادا کر سکے۔

چونکہ بعد نوآبادیاتی معاشروں میں فوج۔ یورو کریسی گٹھ جوڑ کا کروار سب سے زیادہ اہم ہوتا ہے اور ان کی پوزیشن بہت ہی معتبر ہوتی ہے لہذا تعلیم یافتہ متوسط طبقہ اس بات کا خواہشمند ہوتا ہے کہ اس گٹھ جوڑ ہی میں اسے بھی جگہ مل سکے۔ ان کے سیاسی مطالبات کا اہم ترین مقصود بھی یہی ہوتا ہے۔ لیکن اس گٹھ جوڑ کے لئے افراد کا انتخاب بہت ہی محدود سماجی یا علاقائی حلقو سے کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ پاکستان کی مثل ہمارے سامنے ہے کہ جمال پر مراعات سے محروم تعلیم یافتہ متوسط طبقہ جسے اس گٹھ جوڑ میں کوئی بھی اہم پوزیشن حاصل کر لینے سے محروم رکھا جاتا ہے اس لئے وہ سیاسی اپوزیشن کو تشكیل دیتے ہیں۔ حکمران طبقہ اور اس کی حزب مختلف دونوں اپنے اپنے مفادات کے جواز کے لئے ”اخلاقی“ اصول اور نظریات وضع کرتے ہیں اور اپنی اپنی حمایت کے لئے پبلک سپورٹ حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس لئے بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ذات برادری، نسل، مذہب، یا پھر سماںی مسئلے نے سیاست کو اپنی پیٹ میں لے رکھا ہے۔ حزب اختلاف ہی شفاقتی یا سماںی شخص کے نعرے کو بلند کرتی ہے۔ دوسری طرف حکمران طبقے (فوج، یورو کریسی گٹھ جوڑ) میں شامل مخصوص نسلی یا سماںی شخص کے حامل گروہ اپنے لئے مخصوص کردہ مراعات کے دفاع میں ”قوى بیجتی“ کا نظریہ وضع کر لیتا ہے اور حزب مختلف کو تنگ نظر اور انتشار پسند قرار دیتا ہے۔ مراعات یافتہ گروہ کے حق میں تمام تر مم فوج۔ یورو کریسی گٹھ جوڑ خود چلاتا ہے فوج۔ یورو کریسی گٹھ جوڑ کے مخصوص گروہی یا علاقائی کریکٹر سے جنم لینے والے سیاسی

مسائل کو پیک پالیسی سے متعلق وسیع تر مسائل میں ختم کر دیا جاتا ہے جو مختلف طبقوں کے افراد کے مسائل ہوتے ہیں۔ سماجی یا اقتصادی نوعیت کے سیاسی سوالوں کو شفافی، لسانی یا اعلاقائی مطالبات کا نام دے دیا جاتا ہے۔

پاکستان میں فوج۔ بیورو و کرسی گھر جوڑ زیادہ تر پنجابی افراد پر مشتمل ہے۔ اس نے اپنی بقاء اور مراعات کے تحفظ کے لئے "مسلم یونیٹزم" کا نعرو بلنڈ کیا۔ دراصل یہی نعرو پاکستان کے قیام کے لئے ایک وقت بنا تھا۔ یہ گھر جوڑ "اسلامی یونیٹی" جیسی خوبیوں کو اجاگر کرتا ہے اور لسانی یا اعلاقائی نوعیت کی حزب مخالف تحریکوں کو انتشار پسند صوبائیت سے تبعیر کرتا ہے۔ اس طرح قیام پاکستان کے بعد مسلم یونیٹزم کے سیاسی کروار اور اس کی معنویت میں نیز اس کے نعروں کی اہمیت میں بھی تبدیلی واقع ہو گئی ہندوستان میں مسلم یونیٹزم کے غیر مراعات یافتہ تعلیم یافتہ متوسط طبقے کے مسلمانوں کے حقوق یکے لئے آواز بلند کی تھی جو عدداً کم اور ہندوؤں کے مقابلے میں تعلیمی میدان میں کافی پیچھے تھے۔ پاکستان کا قیام مسلمانوں کے حقوق پر مبنی مقصد کی تکمیل تھا۔ جب پاکستانی ریاست قائم ہو گئی تو اس تحریک کا یہ مقصد ختم ہو گیا۔ تبھی مسلم لیگ جو کہ پاکستان کی خالق جماعت تھی منتشر ہو گئی۔ اس انتشار سے جو کچھ بھی مسلم لیگ بالی بچی اس نے مراعات یافتہ گروپوں کے موافق "نظریہ" کا پرچار کرنا شروع کر دیا خاص طور پر پنجابی حکمران طبقے کے حق میں نظریہ کو تکمیل دیا گیا۔ اسلامی اتحاد پر مبنی نظریے کو کم مراعات یافتہ اور پسمندہ گروپوں کے مطالبات کو بلا جواز ثابت کرنے کے لئے استعمال کیا گیا جو بنگالی، سندھی، پختہان اور بلوبھی تھے اور اپنے علیحدہ شخص اور ضروریات کے لئے صدابلنڈ کر رہے تھے۔

### بنگالی خواہشات

بنگالیوں کی خواہشات کا اظہار بنگالی لسانی تحریک کے سیکور محاورے میں ہوا جس کا آغاز قیام پاکستان کے ساتھ ہی ہو گیا تھا۔ اس تحریک کی شروعات کی ایک بڑی وجہ بنگالیوں کی "پنجابی بیورو و کرسی" کے غلبے پر عدم اطمینان تھا۔ اس تحریک کو 1952ء میں

پہلی مرتبہ جان کا نذر انہ دیا گیا۔ اگرچہ اس تحریک کا بنیادی مقصد قومی زبان کے مسئلے سے مسلک تھا۔ یہی وہ مسئلے تھا جو طلباء اور تعلیم یافتہ نگلے درجے کے متوسط طبقے کے دلوں کے قریب تھا لیکن اس مسئلے کی ایک اور جست بھی تھی یعنی انقلابی شور پیدا کرنے کا بھی باعث بنا اگرچہ انقلابی شور لسانی تحریک میں شریک افراد اور لیڈروں کے فوری مفاہوات سے مطابقت نہ رکھتا تھا۔ مشرق بمقابلہ میں شری آبادی کل آبادی کا محض 5 نیصد تھی اور بیان کے تعلیم یافتہ متوسط طبقے کا بڑا حصہ دیبات سے تھا چنانچہ تعلیم یافتہ طبقہ دیکی معاشرے سے اپنے رابطہ قائم رکھے ہوئے تھا۔ وسیع تر عوای عدم اطمینان سے جنم لینے والی صورت حال میں غربت زدہ دیکی آبادی کے مسائل اور مطالبات نے لسانی تحریک اور اس کے نعروں پر گمرا اثر مرتب کیا۔ لیکن لسانی تحریک کی قیادت کی زیادہ تر توجہ حکومتی ملازمتوں میں مختلف علاقوں کے حصہ پر ہی مرکوز رہی۔

چنانچہ بمقابلہ تحریک میں دو طرح کی روایات دکھائی دیتی ہیں۔ ایک پیشی بورڈوا روایت تھی جو یا تو پیوروکسی میں اعلیٰ عمدوں پر فائز ہونے کی خواہش رکھتے یا پھر حکومتی تعاون اور سب سذی کے ذریعے بمقابلہ میں نوzaں کیونٹی کے رکن بننا چاہتے تھے۔ دوسری روایت دیکی اور عوای نویعت کی تھی جو بمقابلہ کے غریب کسانوں کی مایوسی اور اضطراب کا مظہر تھی۔ یہ دونوں روایات ایک دوسرے سے پوپولیت بھی تھیں اور الگ الگ بھی۔ متمول کسانوں کے تعلیم یافتہ بیٹوں کی خواہشات عام کاشتکاروں سے مختلف تھیں۔ 1950ء کی دہائی میں چلنے والی بمقابلہ لسانی تحریک نے البتہ ان دونوں کو اپنے اندر سمو لیا تھا۔ اس تحریک کی قیادت پرانی عوای لیگ کر رہی تھی عوای لیگ کا ایلیٹ (elitist) دھڑے کا رہنماء سرور دی تھا جو عوای مقاصد کی قیمت پر عمدہ حاصل کرنے کا خواہشند تھا۔ جب وہ وزیر اعظم بنا تو اس نے استعماری طاقتوں کی پر جوش حمایت کی اور سویز کے مسئلے پر مصر میں برطانوی۔ فرانسیسی اور اسرائیلی مداخلت کو بھی جائز قرار دیا۔ سیاست میں شیخ مجیب نے سرور دی ہی سے زانوئے تلمذ طے کیا تھا۔ مجیب کی کمث منٹ بھی طبقہ اعلیٰ کے ساتھ تھی۔ دوسری طرف عوای لیگ میں ایسا بھی دھڑا تھا جو کہ عوای خواہشات اور امنگوں کا امین تھا جو

مولانا بھاشانی کے زیر سایہ پروان چڑھا۔ طبقہ اعلیٰ پر مشتمل عوامی لیگ کا دھڑا شہروں اور قصبوں تک ہی محدود تھا جبکہ عوام سے وابستہ مولانا بھاشانی کی قیادت میں سرگرم عمل اس گروہ کی جڑیں دیبات میں پیوست تھیں۔ چونکہ کیونٹ پارٹی پر پابندی لگادی گئی تھی لہذا عوامی لیگ میں مارکسٹوں کی بھی معقول تعداد موجود تھی ان کے زیر اثر عوامی لیگ سے وابستہ کارکن بڑے پیمانے پر مارکسی نظریات کے حائی ہونا شروع ہو گئے۔ فروری 1957ء میں کاگماری (Kagmari) میں منعقد ہونے والی عوامی لیگ کی کافرنس کے دوران طبقہ اعلیٰ اور عوام پسند دھڑوں میں وزیراعظم سرورودی کی خارجہ پالیسی کی ترجیحات کے مسئلے پر سخت اختلافات واضح ہو کر سامنے آئے۔ جس کے نتیجے میں عوامی لیگ میں دراڑیں پڑ گئیں اور عوام پسند دھڑا مولانا بھاشانی کی قیادت میں الگ ہو گیا اور اس طرح نیشنل عوامی پارٹی وجود میں آئی۔ اس کے بعد عوامی لیگ کے کیریکٹر میں بھی نمیاں تبدیلی آگئی۔ یہ عوامی حمایت اور مارکسٹ کارکنوں سے محروم ہو گئی۔ عوامی لیگ کی تبدیل شدہ شکل کو صحیح طور پر سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ اس بات کا تجزیہ کیا جائے کہ عوامی لیگ نے عوام پسند کارکنوں سے محروم ہو کر بھی دیسی عوام میں اپنی مقبولیت کو کیونکر برقرار رکھا۔ پارٹی پر آئے والے بحران کے نتیجے میں عوام پسند جو کہ الگ ہو گئے تھے وہ اپنے آپ کو منظم نہ کر سکے اور تن تھا ہو کر رہ گئے۔ اور عوامی لیگ کی عوام میں پذیرائی برقرار رہی جس میں مجتب الرحمن کے ذاتی کردار کا بڑا داخل تھا جس کی کمث تو بلاشبہ طبقہ اعلیٰ کے ساتھ ہی تھی لیکن اس کی گفتگو تقاریر اور رہنم سن خالصتاً عوامی طرز کا تھا۔ وہ ایسا شخص تھا جسے عوام اپنے میں سے ہی ایک تصور کرتے تھے۔ عوامی لیگ میں طبقہ اعلیٰ اور عوامی حمایت میں موجود خلیج کو بہت حد تک کم کرنے میں مجتب الرحمن کی شخصیت کا بڑا دخل تھا۔

جول جول بنگال کی تحریک آہستہ آہستہ زور پکوئی گئی پنجابی یورو دکسی کے لئے اور کوئی چارہ نہ رہا سوائے اس کے کہ وہ بنگالیوں کے لئے ملازمتوں اور ترقی کے جائز موقع مہیا کریں۔ چنانچہ 1960ء کی دہائی کے انتہائی ایام میں مشرقی بنگال کی صوبائی انتظامیہ پر مکمل طور پر بنگالی افراد کا تصرف قائم ہو گیا تھا البتہ مرکزی حکومت میں ان

کی نمائندگی ابھی بھی خاصی کم تھی بلکہ 1969ء میں پہلی مرتبہ بنگال افسروں کو مرکزی حکومت میں سیکرٹری کے عہدوں پر فائز کیا گیا اگرچہ یہ ٹانوی اور غیر احمد محکمہ جات کے سیکرٹری تھے۔ دفعہ، فناں، پلانگ کمیشن اور استیبلشمنٹ ڈویژن پر مغربی پاکستانیوں ہی کا بلا شرکت غیرے قبضہ برقرار رہا۔

بنگالی تحریک کا مطالبہ کہ بنگالی عوام کے ساتھ بھی برابری کا سلوک روا رکھا جائے 1960ء کی دہائی کے آخری دنوں میں کافی نور پکڑ گیا۔ خاص طور پر مشرق پاکستان کی ترقی کے لئے اقتصادی وسائل میں سے جائز حصہ مخفی کئے جانے پر اصرار بڑھ گیا۔ مشرق پاکستان سے کئی ماہرین معاشریات نے تمام تفصیلات و جزئیات سے آراستہ روپورثیں جاری کیں جن سے مشرقی پاکستان کا مغربی پاکستان کے ہاتھوں زبردست اقتصادی اتحصال واضح ہو کر سامنے آیا۔ زبان کے مسئلے کی بجائے وسائل کی تقسیم نو، اقتصادی پالیسیوں کو نئے سرے سے مرتب کرنے اور یورو کسی میں بنگالیوں کی تقری میں اضافہ کی شرائط اب بنگالی تحریک کی ترجیح قرار پائی علاوہ ازیں اس تحریک میں نہ صرف ترقی پسندانہ رجحانات ابھر کر سامنے آنے لگے بلکہ سو شلست نظریات نے بھی اپنی جگہ بنانی شروع کر دی۔

### بنگالی بورڑوا کی تشکیل

1960ء کی دہائی میں ایوب خان نے مشرقی پاکستان میں بنگالی بورڑوا کی تشکیل کے بارے میں عملی اقدامات کرنے کی ٹھانی تاکہ یہاں اسے سیاسی بنیاد میر آ سکے اور صوبے میں ابھرتے ہوئے سو شلست نظریات کے اثر کا مدد اوار بھی ممکن ہو سکے۔ اس کی اس کوشش کو مغربی پاکستان کے بورڑوا کی جمیعت بھی حاصل تھی۔ لیکن مشرقی پاکستان میں بورڑوا طبقے کی تشکیل کے لئے حکومت کے لئے ضروری تھا کہ ان لوگوں کے ہاتھوں میں پیسہ دے جن کے پاس وسائل کم تھے۔ ”سرمایہ کی تشکیل“ (Capital formation) کے عمل میں مشرقی پاکستان سے دو طرح کے لوگوں کو شامل کیا گیا جنہیں ہم کنٹریکٹرز (Contractors) اور کنٹریکٹرز (Contractors) کہے

سکتے ہیں۔ کنٹیکٹرز ایسے تعلیم یافتہ بگالی تھے جو پورو کریوں یا پھر بالآخر سیاستدانوں کے ساتھ روایط رکھتے ہیں۔ انہیں ہر طرح کے پرمٹوں، لائنسوں سے نوازا گیا جو بہت زیادہ مالی قدر و قیمت رکھتے تھے چنانچہ ان پرمٹوں اور لائنسوں کو مغربی پاکستانی بربنس مینوں کے ہاتھ فروخت کر دیا گیا جنہیں منافع بخش کاروباری سرگرمیوں کے لئے ان کی اشد ضرورت تھی۔ اس طرح کافی بڑی رقم طفیل طبقے کی جیب میں چلی گئی اور جس کی قیمت عام صارف (Consumer) کو ادا کرنا پڑی کیونکہ کرپشن کے اس عمل سے اشیاء صرف کی قیمتیں بڑھ گئی تھیں۔ جبکہ کنٹیکٹرز کو شان و شوکت کی زندگی میسر آئی۔ ان میں سے بہت ہی کم افراد نے صنعتیں لگائیں یا سرمایہ کاری کی۔ کنٹیکٹرز چھوٹے بربنس میں تھے جنہیں کنٹرکشن کے ٹھیکے بہت زیادہ ریٹن (inflated rates) پر دیئے گئے جن سے حاصل ہونے والا زائد منافع انہوں نے اپنے کاروبار میں لگایا۔ بعد میں انہیں فیاضانہ قرضوں اور سرکاری تعاون سے بھی نوازا گیا تاکہ وہ صنعت کاری کریں۔ بعض صنعتی منصوبوں کے لئے انڈسٹریل ڈولپمنٹ بینک آف پاکستان (جنے صنعتکاری کے فرع غیری کی غرض سے قائم کیا گیا تھا) کل لاگت کا دو تہائی حصہ قرض کی صورت میں فراہم کرتا تھا جبکہ باقی ماندہ ایک تہائی کا نصف ایسٹ پاکستان انڈسٹریل ڈولپمنٹ کارپوریشن قرض کی صورت میں مہیا کر دیا کرتی تھی یعنی کل لاگت کا چھٹا حصہ متوقع صنعتکار کو اپنی جیب سے ادا کرنا ہوتا تھا (جو پسلے ہی پبلک کے پیسے سے بھر گئی ہوتی تھی) یا اس کے پاس ناک ایکچھ سے پیسہ حاصل کرنے کا آپشن بھی تھا۔ اس پر مستزادو یہ کہ باقی ماندہ رقم کا بڑا حصہ ادا کرنے کے لئے نیشنل انومنٹ ٹرست اور انومنٹ کارپوریشن آف پاکستان جیسے ادارے موجود تھے۔ چنانچہ ابھرتے ہوئے بگالی صنعتکاروں کے لئے کل لاگت کا محض دس فیصد خرچ کرنا پڑتا چونکہ منافع کی شرح بہت زیادہ تھی اس لئے بہت ہی مختصر عرصے میں وہ ان صنعتی یوٹیوں کے پورے مالک بن جاتے تھے۔

بگالی بورڑوا کے نئے تکمیل شدہ نیوکلیس کا بگالی نیشنٹزم پر مبنی سیاست کی جانب رویہ کچھ زیادہ واضح نہ تھا۔ وہ حالات جو کہ سیاسی دباؤ کا نتیجہ تھے اس طبقے کے

لئے بہت مفید ثابت ہوئے۔ لیکن ساتھ ہی وہ سیاست میں دائیں بازو کے روز افزوں اثر کی وجہ سے تشویش میں بھی بیٹھتا تھا۔ مزید برآں انہیں حاصل ہونے والی غیر معمولی مراعات اسی وجہ سے ممکن ہو سکی تھیں کیونکہ مرکزی حکومت پر دباؤ ڈالا جا سکتا تھا لیکن مشرقی پاکستان کے آزاد ہو جانے پر ان کی ان مراعات کا مجال رہنا ذرا دور از کار و کھلائی رہتا تھا۔ لہذا انہوں نے بنگالی تحریک کی کھلم کھلا جمیلت کرنے سے احتراز کیا اگر "جبورا" انہیں تحریک ساتھ دینا بھی پڑا تو انہوں نے دائیں بازو کے عناصر کا ساتھ دیا۔ اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے حکمران طبقے (فوج یورو کسی گھڑ جوڑ) سے بھی تعاون جاری رکھا۔ ان کے اوسان تو خاص طور پر اس وقت خطا ہونے لگے جب 9-1968ء میں ایوب خان کے خلاف تحریک کا آغاز ہوا جس کے نتیجے میں ایوب حکومت کا خاتمہ ہو گیا۔ یہ تحریک خاص کر مشرقی پاکستان میں انقلابی قلب اختیار کر گئی تھی جو اس طبقے کے لئے بڑا خطرہ تھا۔ اس صورتحال میں بنگالی بورڑوا طبقے میں شامل کافی سارے افراد نے اپنے وسائل کو زیادہ محفوظ علاقوں میں منتقل کرنا شروع کر دیا یا تو مغربی پاکستان میں یا پھر غیر قانونی طور پر دوسرے ممالک میں! اس سے پہلے جب وہ مشرقی پاکستان کے لئے علاقائی خود مختاری اور اقتصادی وسائل کا زیادہ حصہ منقص کرنے کی بات کرتے تو دوسری طرف وہ مغربی پاکستان میں مرکز فوج۔ یورو کسی گھڑ کی جانب بھی پر امید نظریوں سے دیکھتے رہے کہ جسے وہ اپنے مفاولات کا محافظ گردانتے تھے۔ لہذا مشرقی پاکستان کی علیحدگی کی تحریک کو بنگالی بورڑوا کی خواہشوں کا امین نہیں کہا جا سکتا۔ مزید برآں اس تحریک کی طبقاتی بنیادوں کا تجزیہ کرتے ہوئے یہ ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ اس تحریک کا آغاز بنگالی بورڑوا کے پروان چڑھنے سے قبل ہی ہو گیا تھا۔ چنانچہ اس تحریک کی طبقاتی بنیاد پہنچ بورڑوا طبقے میں تھی نہ کہ بورڑوا طبقے میں!

لیکن 1970ء میں عوامی لیگ کو حاصل ہونے والی انتخابی فتح میں ایک تیرے گروہ نے فیصلہ کن کردار ادا کیا تھا جو کہ قدرے تاخیر سے عوامی لیگ میں شامل ہوا۔ یہ بنگالی کا دیسی طبقہ اعلیٰ (elite) تھا جو اس سے پہلے مختلف گروہوں میں منقسم تھا۔ بنگالی دیہات پر بڑے زمیندار برادریوں کا غلبہ تھا جنہیں "سرداری برادریاں" کہا جاتا تھا۔ ان

کی دولت، رتبہ اور طاقت کا بڑا ذریعہ ساہو کارہ سے حاصل ہونے والا پیسہ تھا اسی کی وجہ سے ان کے لئے یورو کسی تک رسائی حاصل کرنا ممکن تھا۔ یورو کسی تک اس رسائی ہی کے باعث وہ اپنے دھڑوں اور حکمران طبقے میں واسطہ بنتے تھے۔ جس سے ان کی مقتدر حیثیت میں زیادہ مضبوطی آ جاتی۔ مقامی طور پر اثر و رسوخ رکھنے والے یہ متول زمیندار عوای لیگ میں طبقہ اعلیٰ (elitist) کی نمائندگی کرنے والے دھڑے سے وابستہ ہو گئے۔ آخر کار طبقہ اعلیٰ بھی انہی کی اولادوں پر مشتمل تھا جو یونیورسٹی کی تعلیم حاصل کر کے یورو کسی میں اعلیٰ عدموں کی خواہشند تھی۔

عوای لیگ میں شامل طبقہ اعلیٰ (elitist) کے انقلابی خیالات کے باوجود اس کا مغربی پاکستان میں موجود گھٹ جوڑ کی جانب رویہ غیر واضح تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کیونکہ اس طبقے کو اپنی عوای بنيادوں ہی سے انقلاب کے پھوٹ پڑنے کا اندازہ تھا۔ چنانچہ ایک طرف تو انہوں نے موخر الذکر کے انقلاب آمیز جذبات کو مغربی پاکستان میں موجود حکمران طبقے کے خلاف طاقت کو مجتمع کرنے کے لئے استعمال کیا تاکہ کچھ مراغات حاصل کی جاسکیں اور دوسری طرف وہ انقلابی عناصر سے بھی خائف تھے کہ کہیں وہ انہیں پس منظر میں نہ دھکیل دیں اور اس سماجی ڈھانچے کو خطرے سے دوچار نہ کر دیں جن سے ان کی خواہشات وابستہ ہیں۔ یہی وہ غیر فیصلہ کن ذہنی کیفیت محب الرحمن کے اضطراب کے پس پرده کار فرماتھی جو اسے جنل بھی خان سے مارچ 1971ء تک مذاکرات جاری رکھنے کی تحریک دے رہا تھا۔ وہ یہ مذاکرات پاکستان ہی میں مشقی پاکستان کی خود مختاری کے لئے جاری رکھنا چاہتا تھا۔ حالانکہ مشرق بنگل میں بہت ہی موثر عام ہڑتل سے یہ امر واضح ہو گیا تھا کہ دہل پر ریاستی اختیار پر اسی کا کنششول ہے۔ یہ وہ وقت تھا جب مشرقی پاکستان میں فوج بھی عدوی اعتبار سے بہت کم تھی اور عوای لیگ کی تحریک کے خلاف اس طرح کے ایکشن کے لئے قطعاً "تیار نہ تھی جس کا ارتکاب اس نے بعد میں کیا تھا۔ یہ سب کچھ تاج الدین احمد (جو بنگلہ دیش کی عبوری حکومت میں وزیر اعظم تھا) نے اپنے بیان میں بتائی۔ اس نے بنگلہ دیش کے علیحدہ ہو جانے پر ڈھاکہ پہنچ جانے کے بعد صحافیوں کو بتایا کہ "عوای لیگ کا اصل مطالبہ پاکستان ہی کے فریم

ورک میں رہتے ہوئے خود مختاری کے حصول سے متعلق تھا لیکن اس مطالبے نے اس وقت آزادی کے حصول کو اپنا مقصود بنا لیا جب نہ صرف یہ کہ پاکستان نے خود مختاری دینے سے انکار کر دیا بلکہ عوام پر مظالم کی انتہا کر دی۔” (11)

### بنگلہ دیش کا قیام

بنگلہ دیش کے قیام کے بعد عوایی لیگ کے طبقہ اعلیٰ اور اس کے (عوایی لیگ کے) عوام پسند عناصر کے درمیان آویزش نے نیا روپ اختیار کیا طبقہ اعلیٰ کی قیادت نے ٹکلٹھے میں پناہ ڈھونڈی اور عوام پسند اور مارکسی سیاسی عناصر نے جو اس سے پہلے الگ تھلگ کر دیتے گئے تھے اب آزادی کی مسلح جدوجہد کے دوران لوگوں سے نیا رشتہ استوار کر لیا۔ شروع شروع میں مسلح مراجحت اتنی تواتا نہ تھی کہ پاکستانی فوج کو پسپا کر سکتی تھیں وہ وقت گذرنے کے ساتھ ساتھ اس میں وسعت اور تواتا نی آتی جا رہی۔ علاوہ ازیں پاکستانی فوج بھی بھر جان کا شکار ہونے لگی تھی کیونکہ مغربی پاکستان کی کمزور میعیشت ایک طویل فوجی کارروائی کو سمارا نہ سکتی تھی۔ اس صورتحال میں مشرقی پاکستان میں آزادی کے لئے جدوجہد کرنے والی قوتوں کے لئے کامیابی کے امکانات روشن ہو گئے تھے۔ یہ وہ وقت تھا جب دوسری بانو کے عناصر نے مداخلت کی اور جدوجہد آزادی کے لئے سرگرم عمل عوام پسند قوتوں کی کوششوں کو روک کر عوایی لیگ کے طبقہ اعلیٰ کے اقتدار کو قائم کرنے کی کوشش کی گئی۔

بنگلہ دیش کے قیام کے بعد وہاں کی صورتحال 1947ء میں قیام پاکستان کے فوراً بعد والی صورتحال سے کیسہ مختلف تھی۔ بنگالی بیورو کسی کا شروع ہی سے اپنا وجود تھا اور عوایی لیگ نے اس کے ساتھ ہر طرح سے اشتراک عمل کو اپنا شعار بنا لیا اس کے علاوہ دیگر مراعات یافتہ طبقات بھی ان کے حامی تھے لیکن ان سب کو فوج کی مکمل حمایت حاصل نہ تھی۔ دوسری طرف عوام پسند قوتوں مسلح جدوجہد کے تجربے سے گذری تھیں اور اس دوران انہوں نے اپنے آپ کو مظہم بھی کر لیا تھا۔ ان کے پاس بڑے پیمانے پر تھیار بھی تھے۔ یہ صحیح ہے کہ ان انقلابی قوتوں سے نپٹنے کے لئے چند

دستون کو ہندوستان میں تربیت بھی دی گئی تاکہ بغلہ دلش کی آزادی کے بعد پیدا ہونے والی مکمل صورتحال کا کامیابی سے سدباب کیا جاسکے۔ البتہ آزادی کے بعد کافی عرصے تک شیخ مجیب الرحمن کی تمام تر سیاسی کاریگری عوام پسند انقلابی عناصر کو ہتھیار ریاست کے پاس جمع کر دینے کی ترغیب دینے تک ہی محدود رہی۔ لیکن اس میں اسے کامیابی حاصل نہ ہو سکی۔ اب اس بات کا بھی امکان ہے کہ وہاں پر غیر ملکی امداد سے نیا فوجی۔ یورو کریسی گٹھ جوڑ قائم ہو جائے اور اپنی پوزیشن کو محکم کر لے لیکن ایک دوسرا امکان اس بات کا بھی ہے کہ بغلہ دلش میں ایک مسلح انقلابی جدوجہد نے سرے سے شروع ہو جائے اور چونکہ ابھی تک ریاستی کے آله کار یعنی یورو کریسی اور عوامی لیگ کے پاس وہ مقتدر قوت نہیں بلکہ اس جدوجہد کو کچل سکے اور ساتھ ہی وہاں پر معاشی بحران بھی شدید تر ہوتا جا رہا ہے لہذا اس انقلابی جدوجہد کی کامیابی تاقدیں قیاس ہرگز نہیں۔

(یہ مقالہ 1972ء میں ضبط تحریر میں لایا گیا اور 1974ء کے نیو لیفت ریویو میں شائع ہوا۔ مترجم)

## Notes & References

1. R. Miliband, 'Marx and the State', in R. Miliband and J. Saville (eds). *Socialist Register* 1965.
2. Hamza Alavi, 'Indian Capitalism and Foreign Imperialism', *New Left Review* 37, June 1966.
3. C. P. Bhambhani, *Bureaucracy and Politics in India*, Delhi 1971.
4. This 'middleman' role of Politicians has been analysed in numerous studies, cf. F. G. Bailey, *Politics and social Change*-Orissa 1959, London 1963.
5. Hamza Alavi, 'The Army and the Bureaucracy in Pakistan Politics', in A. Abdal Malek (ed): *Armee et Nations dans les Trois Continents* (forth coming). Written in 1966, this article was privately circulated.

6. Tariq Ali, 'The Struggle in Bangladesh', *New Left Review* 68 (July-August 1971), Foot note 21, P. 43.
7. Hamza Alavi & Amir Khusro, 'Pakistan: The Burden of USA id', *New University thought*, Vol. 2, No. 4 (Autumn 1962) reprinted in R. I. Rhodes (ed) *Imperialism and Underdevelopment*, 1970.
8. Nicos Poulantzas, 'Capitalism and the State', *New Left Review* 58, Nov-Dec. 1969, p. 74
9. Paul Baran, *The Political Economy of Growth*, New York, 1957 pp. 220-1.
10. This development was analysed in: Hamza Alavi, 'Imperialism, Old and New', in R. Miliband and J. Saville (eds), *Socialist Register 1964*.
11. The Time, London, 23 December, 1971.



ایک روزہ تاریخ کا فریض کے سامنے

# تحقیق کے نئے زاویے

## صاحب اور مشی

ڈاکٹر مبارک علی

ایسٹ انڈیا کمپنی کے پاس جب سیاسی اقتدار آیا اور انتظامی معاملات کے سلسلہ میں لوگوں سے ملنے، بات چیت کرنے، امور سلطنت کو سمجھانے، اور ہندوستانی عمدیداروں و افسروں سے رابط رکھنے کی ضرورت پیش آئی، تو کمپنی نے اس بات پر زور دیا کہ کمپنی کے ملازمین ہندوستان کی زبانیں سیکھیں۔ اس مقصد کے لئے نوجوان افسر ہندوستان کے اساتذہ کو ملازم رکھتے تھے کہ جن سے یہ ہندوستانی زبانیں سیکھتے تھے۔ مزید کمپنی نے ہندوستان کی زبانوں پر کتابیں لکھوائیں تاکہ ان کی مدد سے وہ زبان پر اگر عبور نہ حاصل کر سکیں تو اس قدر ضرور سیکھ لیں کہ جو ان کے انتظامی امور کے لئے ضروری ہے۔ زبانیں سیکھنے کا ایک اہم مقصد یہ تھا کہ کمپنی کے اگریز عمدیدار، مترجموں کے محتاج نہیں رہیں اور بغیر کسی واسطہ کے لوگوں سے رابطہ کر سکیں۔ کیونکہ انحصاری کا مطلب کمزوری تھا، اور کمپنی کسی بھی طرح سے لوگوں پر اپنی کمزوری کا اظہار نہیں چاہتی تھی۔

اس موضوع پر کمار داس کی کتاب "صاجبیں اور منشیز" (Sahibs and Meenshis) (1978) نے صرف اس کی نشاندہی کی ہے کہ ہندوستانی زبانوں کو سیکھنے کے لئے کن ذرائع کو استعمال کیا گیا۔ بلکہ صاحب اور مشی کے درمیان سماجی تعلق اور رابطہ پر بھی روشنی ڈالی ہے۔

کمپنی کے ابتدائی زبانہ میں گورنر جنرل ہائیکورٹ اور اس کے ساتھی ہندوستان کی تہذیب اور اس کے کلچر سے بے انتہا متاثر تھے۔ اس لئے ان کی کوشش تھی کہ

ہندوستان کے علوم و فنون اور ادب کو محفوظ کیا جائے۔ اس مقصد کے لئے 1780ء میں اس نے کلکتہ میں مدرسہ عالیہ قائم کیا تھا، اس میں فارسی زبان کی تعلیم کا خاص اہتمام تھا۔ مشہور مورخ ”بلو غمین“ جس نے آئین اکبری کا انگریزی ترجمہ کیا ہے، وہ اس مدرسہ کا مہتمم رہا تھا۔ آنے والے حالات میں کمپنی نے اس بات کو محسوس کیا کہ اس کے عدید اروں کے لئے ان زبانوں کا سیکھنا بھی ضروری ہے کہ جو عام لوگ بولتے ہیں۔ اس نے 1794ء میں کمپنی نے یہ نوش جاری کیا کہ اس کے ہر ملازم کے لئے فارسی، ہندوستانی (اردو) سیکھنا ضروری ہے۔ خاص طور سے عدالت کے بجou اور رجسٹرار کے لئے۔ وہ لوگ کہ جو روپیوں کے شعبہ میں ہیں، ان کے لئے بنگالی کا جانتا ضروری قرار پلیا۔ بہار اور بہارس کے روپیوں اور کشم کے افراد کے لئے ہندوستانی زبان کا سیکھنا لازم ہوا۔ اس مقصد کے لئے گل کرانیست نے 1798ء میں اردو زبان کی گرامر لکھی۔

زبانیں سیکھنے کی اس اہمیت کا اندازہ کرتے ہوئے، اور کمپنی کے جو ملازم 13 سے 15 سال کی عمر میں بھرتی ہوا کرتے تھے اور جن کی کوئی خاص تعلیم و تربیت نہیں ہوتی تھی، ان کے لئے 1780ء میں ولیزی، گورنر جنرل نے ایک کالج کھولنے کا فیصلہ کیا، جو فورٹ ولیم کالج کے نام سے مشہور ہوا۔ اس کالج کے مقاصد تھے کہ: اس کا قیام عیسائی مذہب کے اصولوں کے مطابق عمل میں لایا گیا ہے۔ اور اس کے مقاصد میں یہ ہے کہ مشرقی علوم کو فروغ دیا جائے، کمپنی کے ملازمین کی اس طرح سے تربیت کی جائے کہ وہ نہ صرف برطانوی قوانین و روایات کی حفاظت کریں، بلکہ عیسائی مذہب کے اصولوں کی بھی پابندی کریں۔ کسی بھی فرد کو اس وقت تک اس کالج میں بحیثیت استاد کے نہ رکھا جائے گا جب تک کہ وہ برطانیہ کے بادشاہ سے وفاداری کا عہد نہ لے۔

در اصل ولیزی کا مقصد کمپنی کے ملازمین کی تربیت تھا، وہ اس کے ذریعہ مشرقی علوم کی ترقی نہیں چاہتا تھا اس کا اندازہ کالج کے نصاب سے ہو سکتا ہے۔ مثلاً طالب علم کے لئے ضروری تھا کہ وہ قانون، تاریخ، جغرافیہ، پولیٹیکل اکتووی، کمیسری، حیاتیات، اور فلسفہ ضرور پڑھے۔ زبانوں میں یونانی، لاطینی، سکرلت، عربی اور فارسی لازمی تھیں

جب کہ انگریزی اور فرانسیسی کے ساتھ ساتھ ہندوستانی زبانیں نصاب میں شامل تھیں۔ اس نصاب کا مقصد تھا کہ تربیت پانے والے عمدیدار نہ صرف یورپ کی تاریخ، زبانوں اور اس کے ادب سے واقف ہوں، بلکہ وہ ہندوستان کی تاریخ، زبانوں اور علوم سے بھی آگاہ ہوں۔

اس کالج کی خاص بات یہ تھی کہ اس میں صرف یورپی پروفیسر ہو سکتے تھے۔ ان کی تنخواہ کا معیار بہت بلند تھا، یعنی اس وقت وہ 1500 روپیہ مالہنہ وصول کرتے تھے۔ ان کے نیچے جو یورپی اساتذہ تھے ان کی تنخواہ 1000 روپیہ تھی۔ جو اساتذہ کہ چرچ آف الگینڈ سے تعلق نہیں رکھتے تھے۔ وہ 500 روپیہ مالہنہ پاتے تھے ایسے اساتذہ میں مشہور مشنری کیڑی تھا کہ جو بنگلی پڑھاتا تھا۔ ہندوستانیوں کو بطور مشی رکھا جاتا تھا اور ان کی تنخواہیں 200، 100 اور 40 روپیہ ہوا کرتی تھیں۔ گل کرائنسٹ اردو یا ہندوستانی کا پروفیسر تھا، 1802ء میں یہاں ہندی بھی شروع ہوئی اور لوجی اس کے مشی مقرر ہوئے۔

اس کالج کو ڈیلنی کی حمایت حاصل تھی، مگر کورٹ آف ڈارکٹر اس کے خلاف تھے، اس لئے جب 1806ء میں الگینڈ میں ہیلبری (Hailbury) کالج کا قیام عمل میں آیا کہ جو سول سروش کی تربیت کے لئے کھولا گیا تھا، تو اس کے ساتھ ہی فورٹ ڈیلم کالج کی اہمیت کم ہو گئی۔ بعد میں اسے صرف مشرقی زبانوں کے لئے مخصوص کر دیا گیا۔ کالج نے اپنے قیام کے زمانے میں اگرچہ کوئی اعلیٰ تحقیقی کام تو نہیں کیا۔ مگر اس نے ہندوستان کی زبانوں کی ترقی کے سلسلہ میں جو کام کئے، ان کی اہمیت ہے۔ مثلاً اس کا ایک کام یہ بھی ہے کہ ہندوستانی ناموں کو انگریزی میں کیسے لکھا جائے۔ اب تک جس کی سمجھ میں جو آتا تھا، اسی طرح سے ناموں کو لکھ دیا کرتا تھا۔ اب اس بات کی کوشش ہوئی کہ ایک معیار بنا لیا جائے، اور اس پر عمل کرتے ہوئے ناموں کو ایک ہی طریقہ سے لکھا جائے تاکہ کوئی کنفیوژن نہ ہو۔

دوسرا کام ہندوستان کی زبانوں کی گرامر تیار کرنا تھا۔ اور ساتھ ہی میں سادہ بول چال۔ تاکہ کمپنی کے ملازمین، ہندوستانیوں سے بات چیت کر سکیں۔ کالج کی جانب سے

جن کتابوں کی اشاعت ہوئی، ان میں گرامر، لغت، عربی، فارسی، سنسکرت، ہندوستانی، اور بنگالی نصاب کی کتابیں شامل تھیں ان کے علاوہ فن بلاغت، قانون، مذہب، منطق، سائنس، ادب اور شاعری کے موضوعات پر بھی کتابوں کی اشاعت عمل میں آئی۔ میرامن نے یہیں پر اپنی مشہور داستان قصہ چمار درویش لکھی۔ اس کے علاوہ اخلاق ہند، سکھاں بیسی، تو تاکملی، اور گلستان سعدی کا اردو ترجمہ بھی قابل ذکر ہیں۔

کتابوں کی اشاعت کی غرض سے کالج کے پاس اپنا چھپاپ خانہ تھا، کتابیں ٹاپ میں چھپتی تھیں ہندوستان میں پہلا ٹاپ تامل زبان کا تھا جو 1578ء میں ایک ہسپانوی مشنری نے شروع کیا تھا۔ اس کے بعد سیرام پور کے عیسائی مشنریوں نے ہندوستان کی مختلف زبانوں میں بائبل چھپاپ کر ٹاپ کو روشناس کرایا۔ 1778ء میں گلکتہ میں بنگالی زبان کا ٹاپ شروع ہوا۔ سیرام پور میں 1801ء سے 1830ء تک ہندوستان کی 50 زبانوں میں کتابیں چھپائی گئیں۔ اس سلسلہ میں ہندوستانی اور فارسی کے ٹاپ کو بہتر بنایا گیا۔ اب تک اردو لکھتے وقت جملوں کو توڑا نہیں جاتا تھا۔ فل اشلپ، کلام، یا یہی کولن کا کوئی رواج نہ تھا، یہاں سے چھپائی گئی کتابوں میں ان امور کا خیال رکھا گیا۔ اس سے پہلے نثر لکھتے ہوئے جو شعر آ جاتے تھے، انہیں بھی ملا کر لکھ دیا جاتا تھا۔ اس لئے پہلے نہیں چلتا تھا کہ شعر کمال ختم ہوا ہے۔ اب شعر اور نثر کے درمیان فاصلہ رکھا جانے لگا۔ اسی طرح پیر اگراف کی ابتداء ہوئی۔

کالج نے اپنی لاببری کی بنیاد رکھی۔ اور لوگوں سے درخواست کی کہ اس کے لئے کتابیں بطور تخفہ دیں۔ بعد میں اس کی کتابیں ایشیا نک سوسائٹی آف بنگل، بیشنل لاببری گلکتہ، اور بیشنل آر کائیوز کو دے دی گئیں۔ 1806ء میں ویٹلی و اپس الکینڈ چلا گیا، اس کے بعد سے کسی کو کالج سے کوئی خاص دلچسپی نہیں رہی۔ لہذا کالج آہستہ آہستہ اہمیت کھوتا رہا، یہاں تک کہ 1854ء میں اسے بند کر دیا گیا۔

فورٹ ولیم کالج کے اساتنہ میں گل کرائنست، لمبڈن (Lambsden) کیروی، میرامن، للوچی اور رام باسو مشہور تھے۔ لیکن کالج نے کوئی اعلیٰ پالیسی کا تحقیقی کام نہیں کیا۔ صرف قصہ، کہانیاں، اور اخلاق پر کتابیں چھپائیں۔ لیکن خاص طور سے اردو میں

ان کتابوں کی وجہ سے سادہ اور اچھی نشر کی ابتداء ہوئی۔ ہندی زبان کو علیحدہ زبان دے کر، یہاں سے ہی اردو ہندی کا جگہ را بھی شروع ہوا۔ کالج میں انگریز پروفیسروں اور اساتذہ کا تو ایک مقام تھا، مگر انگریز طالب علم ہندوستان کے اساتذہ یا مشیوں کی کوئی عزت نہیں کرتے تھے، اور ان کے ساتھ برا سلوک کرتے تھے۔ بجائے اس کے کہ وہ ان کو سلام کریں، یا ان کو دیکھ کر کھڑے ہو جائیں، وہ مشی سے یہ موقع کرتے تھے کہ ان کے سامنے کھڑا رہے، اور انہیں آداب کرے۔ مثلاً ایک طالب علم انگلش (English) کا واقعہ ہے کہ اس کو دیکھ کر ہندوستان کے استاد جب کھڑا نہیں ہوا تو وہ سخت ناراض ہو گیا، اور مشی کو حکم دیا کہ فوراً ”کھڑا ہو جائے اور اس سے کما کہ اس کی موجودگی میں وہ آئندہ کبھی بھی کرسی پر نہ بیٹھے۔ جب مشی نے اس پر احتجاج کیا تو طالب علم نے ہنتر لے کر اسے دھمکایا اور اسے گالیاں دیں۔ اس قسم کے واقعات سے اندازہ ہوتا ہے کہ کالج کے ماحول میں نسلی تعصب پورے عروج پر تھا اور ہندوستانی اساتذہ کو یورپی محض اپنا ملازم سمجھتے تھے، ان کی عزت نہیں کرتے تھے۔

اس لئے اگر کالج کے اثرات کا تجربہ کیا جائے، تو اس کا نتیجہ یہ نکتا ہے کہ کالج نے زبانوں کی گرامر، لغت اور نشر کی ترقی میں تو کام کیا، مگر مشرقی علوم کے فروع میں اس کا کوئی حصہ نہیں، نہ ہی اس نے ہندوستان سے باہر مستشرقین پر کوئی اثر ڈالا۔ کالج میں جو ہندوستانی اساتذہ تھے، وہ کوئی اعلیٰ پایہ کے محقق نہیں تھے۔ اس کالج کے قیام سے بھی انگلینڈ میں کورٹ آف ڈارکٹر کوئی دلچسپی نہیں تھی۔ ہندوستانی زبانیں سیکھنے کا رواج اور پابندی اس وقت ختم ہونا شروع ہو گئی کہ جب انگریزی سرکاری زبان کے طور پر رائج ہو گئی، اس کے بعد سے کالج کی یہ ضرورت کہ یہ ہندوستانی زبانیں سکھائے، ختم ہو گئی۔ کیونکہ کالج میں موجودہ زبانوں کی تعلیم ہوتی تھی، اس کا تعلق ماضی کی زبانوں اور ان کے ارتقاء سے نہیں تھا۔ اس لئے جب یہ ضرورت نہیں رہی تو کالج بھی بند کر دیا گیا۔

## ایسٹ انڈیا کمپنی

ڈاکٹر مبارک علی

1600ء میں انگلستانی ملکہ الزتھ نے ایک تجارتی کمپنی کو شاہی چارڑی دیا جس کا نام تھا ”گورنر اینڈ کمپنی آف مرچنٹس آف لندن ٹریڈنگ ان ٹو ایسٹ انڈیز“

(Governor and Company of Merchants trading into East Indies)

1709ء میں اس کو ایک اور کمپنی کے ساتھ ملا دیا گیا۔ اس کے بعد سے اس کا مقبول عام نام ”ایسٹ انڈیا کمپنی“ ہو گیا۔ اس کے ساتھ ہی اسے ”آزر ایبل کمپنی“ اور ”جان کمپنی“ بھی کہا جاتا تھا۔ ہندوستان میں یہ ”کمپنی بہادر“ کے نام سے مشہور ہوئی۔ جب مغل بادشاہ کے ساتھ ساتھ کمپنی نے سیاسی اقتدار حاصل کیا تو ہندوستان میں اقتدار اعلیٰ کی تقسیم کو اس طرح سے واضح کیا گیا۔ ”مخلوق خدا کی، ملک بادشاہ کا، حکومت کمپنی بہادر کی۔“

ایسٹ انڈیا کمپنی اپنی پیدائش سے لے کر، اپنی موت تک کہ جو 1858ء میں ہوئی، بہت سے سیاسی نشیب و فراز سے گزری۔ اپنے ابتدائی دور میں یہ ایک تجارتی کمپنی تھی، اور اس لحاظ سے اس کا ایک ہی مقصد تھا کہ تجارت کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ منافع کمکیا جائے، اس وجہ سے اسے فتوحات، اور علاقوں پر قبضہ سے کوئی دچھپی نہیں تھی۔ کیونکہ جنگ کی صورت میں اس کو مالی نقصان اٹھانے کا اندیشہ تھا۔ ستر ہویں صدی تک انگلستان کے لئے امریکی نوآبادیات اور جزائر غرب المند کی متبوبضات کی اہمیت تھی، اس لئے وہ ہندوستان میں سیاسی عزم نہیں رکھتی تھی۔ اس کے علاوہ اس وقت ہندوستان میں مثل بادشاہ فوجی لحاظ سے بہت طاقتور تھے، لہذا ان سے جنگ کرنے کا ان کے ذہن میں کوئی سوال ہی نہ تھا۔ انگلستان کے حکمران طبقوں کی کوشش یہ تھی

کہ امریکی نوآبادیات میں غلاموں کی تجارت سے جو منافع ہو رہا تھا، اس کی فکر کی جائے، اور ایسٹ انڈیا کمپنی کے تاجریوں کو تجارت اور اس سے ہونے والے فائدے کے لئے چھوڑ دیا جائے۔

لیکن ہندوستان کی تاریخ میں جو سیاسی اتار چڑھاو آئے، اس نے کمپنی کو تجارت کے ساتھ ساتھ آہستہ آہستہ سیاست میں ملوث کرنا شروع کر دیا۔ اس کی ابتداء جنوبی ہندوستان اور اس کی ریاستوں کے باہمی جھگڑوں سے شروع ہوئی، لیکن ورثیقت یہ ایک سیاسی طاقت 1757ء میں پلاسی کی جنگ کے بعد ابھری۔ لیکن بنگال کی فتح، اور سیاسی اقتدار کے باوجود کمپنی کی مستاویریات میں اسے کلوپنی یا نوآبادی نہیں کما گیا۔ اس کا مطلب تھا کہ وہ بنگال کو مقبوضہ علاقہ تسلیم نہیں کرتی تھی۔ اس کے لئے ڈومینین (Dominion) کی اصطلاح بھی استعمال نہیں ہوتی۔ بلکہ اس کو "تجارتی کمپنی کا غصب شدہ علاقہ" کہا گیا۔ جب کمپنی کو بنگال میں دیوانی کے حقوق ملے، تو ورثیقت اس کی حیثیت ایک علاقائی طاقت کی ہو گئی۔ اس کے بعد سے کمپنی تجارت سے سیاست کی طرف آتی گئی۔ ہندوستان کے مقبوضات کی اہمیت بڑھتی چلی گئی۔

ہندوستان پر اقتدار قائم کرنے کے بعد کمپنی کی انتظامیہ میں دو رجحانات تھے: ایک تو یہ تھا کہ یہ قدرت کی طرف سے ایک تحفہ ہے کہ جو اسے ملا ہے۔ اب اس کا فرض ہے کہ ہندوستان کی قدیم تہذیب جو وقت کے ہاتھوں ختم ہو گئی ہے اسے دوبارہ سے زندہ کیا جائے۔ دوسرا مکتبہ فکر یہ تھا کہ ہندوستان کے لوگ تہذیب و تمدن اور ثقافت میں بست پس ماندہ ہیں، اس لئے انہیں مہذب بنانے کے لئے یورپی روایات اور اوروپیوں سے روشناس کر لیا جائے تاکہ یہ ترقی کر سکیں۔

ایسٹ انڈیا کمپنی کی تجارت اور اس کے ثقافتی اثرات پر انتونی والکلڈ (Antony Wild) نے، دی ایسٹ انڈیا کمپنی

The East India Company : Trade and Conquest from 1600 (1999)

لکھی ہے۔ والکلڈ کمپنی کی تاریخ کی ابتداء اس وقت سے کرتا ہے کہ جب اس نے "مسالوں کی تجارت" سے ابتداء کی۔ مسالے مشرق بعید سے حاصل کئے جاتے تھے، جبکہ

کپڑا ہندوستان سے لیجایا جاتا تھا۔ انگلستان میں خاص طور سے ان دونوں کی اشد ضرورت تھی۔ مسالوں کے ذریعہ نہ صرف کھانے کو محفوظ کیا جاتا تھا، بلکہ اس کے ذائقہ کو بہتر بنایا جاتا تھا، جب کہ روئی کے بنے ہوئے نفیس کپڑوں نے اہل انگلستان کو اون کے کپڑوں سے نجات دلوائی، جو نہ صرف جلد کے لئے تکلیف وہ اور بیماریوں کا باعث تھے، بلکہ صفائی نہ ہونے کے باعث ان میں جوین پڑ جاتی تھیں، اور نہ وحلنے کے باعث ان سے بدبو آنے لگتی تھی۔ ان دونوں اشیاء کی درآمد سے انگلستان کے معاشرے میں زبردست ثقافتی تبدیلی آئی۔

بعد میں کافی اور چائے نے ان کی ثقافتی زندگی کو اور زیادہ بدل لایا Tea کا لفظ سب سے پہلے انگریزی زبان میں 1615ء میں استعمال ہوا۔ اگرچہ سکپٹنی کی تجارتی اشیاء میں اس کی زیادہ اہمیت نہیں تھی، مگر انہار ہوئیں صدی کے نصف میں اس کا رواج برپتا گیا۔ چین کہ جمال سے چائے کی درآمد کی جاتی تھی، وہاں اس کو بطور مشروب ہزاروں سال سے استعمال کیا جاتا تھا، وہاں سے یہ بہا اور سیام (تھائی لینڈ) میں بھی گئی۔ جلپانیوں نے چائے کے استعمال کو اپنے پڑوی ملک چین سے سیکھا۔ روس یورپ کا پہلا ملک تھا کہ جس نے اونٹوں کے قافلوں کے ذریعہ صحرائے گوبی سے ہوتے ہوئے آتے تھے، چین سے چائے درآمد کی۔ 1658ء کے ایک اشتہار میں، انگلستان میں بھی اسے ”چینی مشروب“ کے نام سے پکارا گیا تھا۔ لیکن انگلستان میں یہ ”شاہی شادوی“ کے نتیجہ میں زیادہ مقبول ہوئی۔ یہ شادوی پر گھیری شہزادی، اور انگلستان کے بادشاہ کی تھی۔ پر گھیری چائے پینے کے عادی اس وقت ہوئے کہ جب ”مکاؤ“ جزیرہ پر ان کا قبضہ ہوا۔ 1662ء میں چارلس دوم کی کیتھران آف برگنز اسے ہوئی کہ جس نے انگلستان کے دربار میں چائے کو روشناس کرایا۔ کہ جمال چارلس نے چائے پینے کو ایک رسم کے طور پر قائم کر دیا۔

چائے کی طرح کافی نے بھی انگلستان کے معاشرہ پر ثقافتی اثر ڈالے۔ 1639ء میں لندن میں ”کافن ہاؤسز“ کی ابتداء ہوئی۔ ان کی مقبولیت کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ 1720ء میں ان کی تعداد شر لندن میں تین سو تک پہنچ گئی تھی، اور وہاں سے یہ

دوسرے شروں میں بھی مقبول ہونے لگے تھے۔ یہ کافی ہاؤسز اور یوں، 'شاعروں'، 'تصوروں' اور دانشوروں کے ملنے کی جگہ بن گئے کہ جس کی وجہ سے علمی و ادبی موضوعات پر بحث و مباحثہ ہونے لگا، اور معاشرہ میں ذہنی و فکری سرگرمیاں بڑھ گئیں۔ چین سے آنے والی اشیاء کہ جن میں سلک، چینی کے برتن، نقش و نگار والا فرنیچر اور دیواروں کے لئے کاغذ تھے (Wall Paper) ان سب نے اہل انگلستان کے ذوق، اور جمالیات کو متاثر کیا۔

کمپنی نے تجارت اور سیاست دونوں پالیسیوں کو برقرار رکھا۔ مثلاً ہندوستان میں تو اس نے فتوحات کے ذریعہ مقبوضات کو برپھالیا، لیکن مشرق کی جانب اس نے مقبوضات کی تعداد کم رکھی، اور زیادہ توجہ تجارت پر دی۔ یہ کمپنی کے تجارتی مغادلات تھے کہ جن کی وجہ سے سنگاپور، اور ہانگ کانگ مشور تجارتی بند رگا ہوں میں تبدیل ہو گئے۔ لیکن کمپنی نے ہندوستان میں اہم کردار ادا کیا کیونکہ یہاں اس کے تجارتی مغادلات سے زیادہ سیاسی مغادلات ہو گئے تھے۔ اس کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ گورنر جنرل رچڈ ویلینی نے گورنمنٹ ہاؤس کی تعمیر کرائی تاکہ "ہندوستان پر محل کے ذریعہ حکومت کی جائے نہ کہ تجارتی فرم کے آفس سے، حکومت کا طریقہ کار حکمرانوں جیسا ہونا چاہئے، نہ کہ مملک اور نیل کے تاجر کا۔"

کمپنی نے جب پلاسی کی جنگ کے بعد سیاست کا ذائقہ چکھا تو، اس میں اسے تجارت سے زیادہ فائدہ نظر آیا۔ اس لئے کمپنی کے ملازمین نے بد عنوانیوں، اور کرپشن کے ذریعہ بے انتہا دولت اکٹھی کی۔ جب بے تحاشہ دولت کو لے کر یہ انگلستان گئے تو انہوں نے وہاں زمینیں خریدیں، اور برتاؤی پارلیمنٹ کی نشیں حاصل کر کے اس کے رکن بھی بن گئے۔ ندولتیوں کا یہ طبقہ انگلستان میں "نوباب" کہلایا۔ ان کی دولت اور رہائش و عادات و اطوار نے انگلستان کے قدمیم امراء کو کافی پریشان کر دیا۔

لیکن جب کمپنی کے اہل اقتدار نے یہ اندازہ لگایا کہ اب اسے ہندوستان میں مستقل حکومت کرنا ہے، اور اس کے لئے کمپنی کے وقار اور عزت کا سوال ہے تو انہوں نے کمپنی کے ملازمین کی بد عنوانیوں اور کرپشن کو ختم کرنے کی مم شروع کی اور

ایک ایسی انتظامیہ کی بنیاد ڈالی کہ جو ملک میں امن و امان قائم کرے، اور قانون و انصاف کے ذریعہ حکومت کرے۔ کمپنی کی جانب سے جو مختلف قوانین جاری ہوئے، انہوں نے کمپنی کی حکومت کو بہتر پایا۔ لیکن جیسے جیسے کمپنی کی سیاسی طاقت بڑھتی رہی، اسی طرح سے کمپنی کے ملازمن میں کاروباری بھی بدلتا رہا۔ ابتداء میں کمپنی کے ملازمن نے نہ صرف یہ کہ ہندوستانیوں سے میل ملاپ رکھا، یہ لوگ اردو و فارسی زبانیں بولتے تھے، بلکہ اکثر تو ان زبانوں میں شعر بھی کہنے لگے تھے، لیکن جب یہ رشتہ حکمران اور رعیت کا ہوا، تو ان میں تبدیلی آگئی، اور ہندوستانیوں سے دور رہنے لگے، فوجیوں کے لئے کٹونمنٹ اور سول انتظامیہ کے لئے سول لائن کے رہائشی علاقے بن گئے۔ لوگوں سے سماجی و ثقافتی رابطے ختم ہو گئے۔ ان کے اپنے کلب تھے کہ جہاں ہندوستانیوں کو ممبر بننے کی اجازت نہیں تھی۔ ان میں سے جو لوگ کہ چھوٹے شہروں میں بطور عہدیدار اور منتظم رہتے تھے، سماجی رابطہ کی کمی کی وجہ سے ان کی زندگی بے رنگ، اور بور ہو جاتی تھی۔ اس لئے یہ لوگ اپنی تہائی کو شراب کے ذریعہ بھلاتے تھے۔ وہ لوگ کہ جو شلوٹی شدہ ہوتے تھے، اور ان کی پیویاں بگلوں میں انتہائی بور زندگی گزارتی تھیں، جہاں وقت گزارنے کے لئے وہ نضول قسم کی باتوں اور سرگرمیوں میں مصروف ہو جاتی تھیں۔

انتونی وائلز آخر میں اس کی طرف نشاندہی کرتا ہے کہ کمپنی کا ورش کیا ہے؟ ثقافتی و سماجی طور سے کمپنی اور اس کی تجارت و سیاست سے مشرق و مغرب دونوں متاثر ہوئے، جہاں اس کی وجہ سے انگریزی زبان میں بہت سے نئے الفاظ آئے، بلکہ اس نے کافی، چائے، پورسی لین، چنی اور چنائز (Chintz) کو اہل انگلستان سے روشناس کر دیا جو آج تک مقبول ہیں۔ وہیں اس نے کرکٹ، جن، (gin) اور انگلش قانون کو اپنی نوآبادیات میں متعارف کرایا۔

افیم کہ جو آج کے زمانہ میں پاکستان کے علاقہ میں کاشت ہوتی ہے، اس کی سرپرستی بھی کمپنی نے کی تھی۔ امریکہ میں چائے کو لیجانے والی کمپنی ہی تھی۔ ہندوستان کے اس وقت کے بڑے شرکمپنی کے قائم کئے ہوئے تھے، جن میں بھی، مدراس اور

مکلتہ قابل ذکر ہیں۔ پاکستان میں کراچی ایک گاؤں تھا، جو کمپنی کے عمد میں اہم بندرگاہ بننا۔ کمپنی کے دور میں عیسائیت کی تبلیغ کے نتیجہ میں، ہندوستان و پاکستان میں ان کی ایک بڑی تعداد موجود ہے۔ یہ کمپنی کی حکومت کا اثر ہے کہ آج بر صیر میں انگریزی زبان، تعلیم یافتہ طبقے میں بولی جاتی ہے۔

ہندوستان میں 1857ء کی بغاوت کے بعد کمپنی کی حکومت کا خاتمه ہوا۔ اور اسے تاج برطانیہ کے ماحت کر دیا گیا۔ کمپنی کے عروج و نزوں کی یہ تاریخ، بر صیر ہندوستان اور انگلستان کی تاریخ کا ایک اہم حصہ ہے کہ کس طرح سے ایک تجارتی کمپنی نے بر صیر اور مشرق بعید کے حالات پر اثر ڈالا اور ان کی تاریخ کو بدل کر رکھ دیا۔

## کمپنی اور ہندوستان کی حکومت

### ڈاکٹر مبارک علی

انیسویں صدی میں جب کہ ہندوستان میں کمپنی کا سیاسی اقتدار مضبوط اور محکم ہو گیا تھا، اسی دوران انگلستان میں دو تحریکیں ابھریں، ان میں سے ایک مذہبی تحریک ایون جیلیسیکل (Evangelical) اور دوسری فکری اور علمی تحریک الافایت پسند (Utilitarian) تھی۔ ان دونوں تحریکیوں نے انگلستان کے معاشرے کو سخت متاثر کیا، کیوکہ یہ وہ زمانہ تھا کہ جب انگلستان میں صنعتی انقلاب نے طبقاتی فرق کو واضح کر دیا تھا۔ طبقاتی تقسیم، تجارت کے لئے نئی منڈیوں کی تلاش، معاشرے کی بے چینی کو روکنے کی تدابیر، ان کے نتیجہ میں مذہبی و فکری خیالات نے جنم لیا۔ ایون جیلیسیکل تحریک کے لوگ معاشرے میں ایک نئے مذہبی جذبہ کو پیدا کرنا چاہتے تھے کہ جس کی بنیاد باسلی کی تعلیمات پر تھی۔ نوآبادیات کے نتیجہ میں جب انگلستان کا سیاسی اقتدار پھیلا تو یہ اس سے فائدہ اٹھا کر عیسائیت کی تبلیغ کر کے لوگوں کو زیادہ سے زیادہ تعداد میں عیسائی بنانا چاہتے تھے، کیونکہ یہ ان کا اعتقاد تھا کہ صرف عیسائی بننے کے بعد لوگ مسذب ہو سکتے ہیں اور ان کی نجات ہو سکتی ہے۔

الافایت پسند ایک فکری تحریک تھی جس کا تعلق فلسفہ اخلاق یا ضابطہ حیات سے تھا۔ اس کے بنیوں میں جرج بینٹن (Jeremy Bentham) جیسیں مل، اور اسٹوارٹ مل تھے۔ اس نظریہ کے تحت کسی معاشرے کی اچھائی کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے، جس میں زیادہ سے زیادہ لوگوں کو خوشی و مسرت میا ہو۔ اگر لوگ اپنے مفادات کے تحت محنت کر کے، اور کام کر کے خوشی کو حاصل کریں گے، تو اس کے نتیجہ میں لازمی طور پر معاشرہ میں عمومی خوشی و مسرت پیدا ہو جائے گی۔ افایت پسند انگلستان میں 19

صدی میں سماجی و سیاسی اصلاحات کی شکل میں اثر انداز ہوا، جس کے نتیجہ میں لبرل ازم کے خیالات کو فروغ ہوا۔

ان دونوں تحریکوں کا اور خصوصیت سے افادت پسندوں کا ہندوستان کی تاریخ پر کیا اثر ہوا، اس پر ارک اسٹوکس (Eric Stokes) نے اپنی کتاب ”انگلش یوٹیلیٹی میں ہندوستان“ (English Utilitarians and India 1959) میں بحث کی ہے۔ اخماروں صدی میں ہندوستان میں اس پر بحث و مباحثہ ہو رہا تھا کہ یہاں پر کس قسم کا نظام تازہ کرنا چاہئے۔ کمپنی کی ملازمت میں ایسے لوگوں کی بڑی تعداد آگئی تھی کہ جو ایون جیلیں کل اور افادت پسند دونوں کے نظریات سے متاثر تھے اور اپنے ان خیالات کو وہ ہندوستان کے انتظامی امور میں شامل کر کے ایک ایسا نظام چاہتے تھے جو ان کے آئینہ میں کے مطابق ہو۔

لندن کے ایک محلہ کلیپ ہم (Clapham) سے منسوب ایک گروپ تھا کہ جس میں چارلس گراتھ اور جان شور شامل تھے۔ جو ہندوستان کے معاشرے کو مذہبی طور پر عیسائی بنا کر تبدیل کرنا چاہتے تھے۔ جیس مل، اور اس ثورت مل کمپنی کی ملازمت میں تھے، اور افادت پسند فکر کے بنی و مبلغ تھے۔ جیس مل اس لحاظ سے قتل ذکر ہے کہ اس نے سب سے پہلے ”برطانوی ہندوستان“ کی ایک جامع تاریخ لکھی۔ ان دونوں مکتب ہائے فکر کے اثرات کو دیکھنے کے لئے ضروری ہے کہ ان معماشی وجوہات کا جائزہ لیا جائے کہ جو صنعتی انقلاب کی وجہ سے پیدا ہوئے تھے۔ ابتداء میں ہندوستان کی مصنوعات انگلستان اور یورپ میں فروخت ہوتی تھیں۔ اب بسلط الٹ چکی تھی اور ہندوستان کی صنعتی خام مل سپالائی کرنے کی ہو گئی تھی۔ ساتھ ہی میں یہ انگلستان کی پیداوار کی منڈی بن گیا تھا۔ ان حالات میں اب انگلستان کو ضرورت نہیں تھی کہ وہ اپنی صنعت کی حفاظت کے لئے قانون بنائے، اب ”آزاد تجارت“ اس کے لئے زیادہ مفید تھی کیونکہ اس کا مقابلہ کرنے والا کوئی نہیں تھا۔ اب ایسٹ انڈیا کمپنی کی اجراء داری پر بھی تقدیم ہو رہی تھی۔ مرکنٹنائل سٹم کے بجائے انڈسٹریل سٹم آ رہا تھا۔ دونوں مکتب ہائے فکر کے لوگ، اس سے متفق نہیں تھے کہ ہندوستان کے قدم

اواروں کی اصلاح کی جائے یا ان کا احیاء کیا جائے، اس کے مقابلہ میں یہ ہندوستان کو مذب بنانے کے عمل میں اس بات کی ضرورت محسوس کرتے تھے کہ یہاں سائنس کا فروغ ہو، جدید یورپی تعلیم ہو، تجارت ترقی ہو تاکہ مشرق اور مغرب کا فرق ختم ہو جائے، اور ہندوستان، انگلستان کے ملٹل پر عمل کر کے جدید و مذب ہو جائے۔ اس عمل میں جن حرکات کو ضروری سمجھا جا رہا تھا، وہ یہ تھے : آزاد تجارت، ایون جیلیکل نظریات کے تحت سماجی اصلاحات، افادیت پرستی کے زیر اثر لبل ازم۔

ان دو متفض نظریات کی وجہ سے اس وقت جو بحث برطانوی انتظامیہ کے سرکل اور سکپنی کے اہل اقتدار کے درمیان چلی وہ یہ تھی کہ 1765ء میں جب سکپنی کو بنگال و بہار میں دیوانی کے اختیارات ملے تو اس کی حیثیت مغل حکومت کے وارث کی ہو گئی، اس کو یہ حق نہ تھا کہ وہ کوئی نیا نظام نافذ کرے، بطور وارث اس کی ذمہ داری تھی کہ وہ زوال پذیر نظام کو بہتر بنائے، نہ کہ اسے ختم کر کے اس کی جگہ بالکل دوسرا نظام لائے۔ کلائیو کی دلیل تھی کہ ہندوستان میں سکپنی کی حکومت پوشیدہ رہنی چاہئے، اسے سامنے نہیں آنا چاہئے۔ یعنی اسے مغل حکومت کے پردے میں حکومت کرنی چاہئے۔ باستینگز کی دلیل تھی کہ انتظامیہ کے اعلیٰ سطح پر تو سکپنی کے ملازم ہوں، مگر مغلی سطح پر ہندوستانیوں کو رکھنا چاہئے کیونکہ وہ مقامی حالات کو زیادہ بہتر جانتے ہیں۔

سکپنی کی ابتدائی بد عنوانیوں، اور انتظامی خرایوں کو دور کرنے کے لئے، برطانوی پارلیمنٹ نے 1773ء میں ریگولیشنگ ایکٹ پاس کیا، جس کی خاص شق یہ تھی کہ پہریم کورٹ گورنر جنرل کونسل سے آزاد ہو گا۔ سکپنی کی پالیسی میں اس وقت تبدیلی آئی جب کارنوالس گورنر جنرل بن کر آیا، اس نے سکپنی کی انتظامیہ سے مقامی لوگوں کو علیحدہ کر دیا، دوسرے حکومت کے نظام میں انگریزی قانون کا نفاذ کیا۔ اس کا بنیادی نظریہ یہ تھا کہ طاقت و اختیارات ایک فرد یا اوارے میں مجتمع نہ ہوں، بلکہ ان کو توازن کے ساتھ رکھا جائے۔ 1793ء میں اس نے بنگال میں ”بندوبست دوائی“ کا نفاذ کیا۔ تاکہ روینو کے شعبہ میں جو بد عنوانیاں ہیں ان کا خاتمہ ہو۔ کیونکہ اب روینو کی شرح مقرر ہو گئی تھی جس کی وجہ سے روینو کے عمل کے اختیارات ختم ہو گئے۔ انکش

قانون میں خاص طور سے نجی جائزہ اور اس کے تحفظ کا بھی خیال رکھا گیا تھا۔

1814ء کے بعد جب کہ مریٹہ طاقت ختم ہو گئی اور کمپنی کو فوجی و سیاسی طور پر چیلنج کرنے والا کوئی نہیں رہا، تو اب اس نے انتظامیہ کی تنقیل کی طرف پوری توجہ دی۔ کمپنی کے ملازمین میں کہ جنہیں ہندوستان کا زیادہ تجربہ تھا، ان میں منرو، منکاف، ما کلم اور الفنسن تھے، ان کا تعلق اس نسل سے تھا کہ جنہیں ہندوستان کی روایات اور اداروں سے گرا تعلق تھا۔ یہ کارنوالس کی انتظامی اصلاحات کے خلاف تھے، اور ہندوستان کی روایات پر نئے نظام کی تغیری کے حاوی تھے۔ اس لئے یہ گلکش کو عدالتی، اور قانونی اختیارات دینے کے قائل تھے، کیونکہ اختیارات ایک جگہ ہوں گے تو انتظام موثر طریقہ سے کام کرے گا۔ اگر یہ تقسیم ہو گئے تو ان کی وجہ سے کام کی رفتار بھی ست ہو گی اور تعامل کی فضابھی نہیں ہو گی۔

1814ء میں صورت حال یہ تھی کہ بنگال میں کارنوالس کا بندوبست دوایی تھا کہ جس میں زمیندار کی اہمیت تھی، اس کے مقابلہ میں مدراس میں منرو کا "رعیت واڑی" نظام تھا کہ جس میں کسانوں کی اہمیت تھی کہ جو ریونیو ادا کرتے تھے۔ ریونیو کی شرح شعبہ کے عامل مقرر کرتے تھے۔ اس لئے ان کا عمل دخل زیادہ تھا۔ جب کہ بنگال میں ریونیو کے عمدیداروں کا عمل دخل مقرر شدہ شرح کی وجہ سے ختم ہو گیا تھا۔

ایون جیلیسکل فرد کے ضمیر کی بیداری اور اس کی اہمیت کے قائل تھے۔ وہ سمجھتے تھے انسانی کردار ذہن کی تبدیلی سے بدل سکتا ہے، اور ذہن اس وقت تبدیل ہو سکتا ہے کہ جب اس میں تعلیمی صلاحیت و قابلیت ہو۔ وہ ہندوستان کی فتح کو خدا کی جانب سے ایک تحفہ سمجھتے تھے، لہذا اس لئے ہندوستانيوں کو عیسائی بناانا ان کا مشن تھا۔ عیسائی ہونے کے بعد وہ نہ صرف مہذب ہو جائیں گے بلکہ پس ماندگی اور زوال سے بھی نجات حاصل کر لیں گے۔ برہمنوں نے ان کو جس طرح توهہمات اور روایات کے ذریعہ ذہنی طور پر غلام بنا رکھا ہے، اس کو تعلیم کے ذریعہ ختم کیا جا سکتا ہے ایک مرتبہ جب ہندوستانی یورپی تندیب اختیار کر کے اس میں ختم ہو جائیں گے تو اس کے نتیجے میں یہ اور بريطانیہ ایک ہو جائیں گے ان کے دباؤ کے تحت 1813ء میں مشنریوں کو

ہندوستان میں آنے کی اجازت مل گئی، اور حکومت نے تعلیم کے لئے علیحدہ سے فڈ بھی قائم کیا۔ اس پر ولبرفورس (Wilber force) نے کماکہ

ہمیں اس بات کی کوشش کرنی چاہئے کہ اس سرزین میں اپنی جڑوں کو آہستہ آہستہ گمرا کرتے جائیں کیونکہ اس طرح سے ہم اپنے اداروں، روایات، اصول، قوانین، اور سب سے بڑھ کر یہ کہ عادات و اطوار کو روشناس کر اسکیں گے۔ ان کی وجہ سے ہر قسم کی ترقی ہو گی اور تیجتنا "ہمارا مذہب اور ہماری اخلاقی روایات ان میں جڑ پکڑ جائیں گی۔ کیا ہم یورپی قانون اور اس کے اداروں اور خاص طور سے برطانوی اداروں کی برتری سے واقف نہیں کہ جو انہیں ہندوستان پر ہے۔ الہ ہندوستان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے کالے، خونی اور توہماقی اداروں و روایات کو ختم کر کے ان کی جگہ سچ، مربیان، اور روشنی سے پر عیاشیت کو اختیار کریں، ان کو قبول کرتے ہی وہ اپنے معاشرے میں تحفظ، اور نظم و ضبط کو اور اپنی سماجی زندگی میں خوشی و سرست اور گھریلو آرام کو محسوس کریں گے۔ اس کے نتیجہ میں وہ یقیناً ان عناصر کے شکرگزار ہوں گے کہ جنہوں نے انہیں ان سے روشناس کرایا۔

نمہیں و تہذیبی تبدیلی کی وجہ سے برطانوی صنعت کو فائدہ پہنچتا تھا، جب الہ ہندوستان، انگلستانی روایات کو اختیار کریں گے تو برطانوی مصنوعات اور اشیاء بھی ان کی زندگی کا لازمی جز بن جائیں گی اور وہ ان کے خریدار بن جائیں گے۔ ایون جیلیکل آزاد تجارت کے بھی حاجی تھے۔ تاکہ وہ آزادی کے ساتھ ہندوستان کی منڈیوں پر قبضہ کر لیں۔

یورپی تہذیب، اس کی برتری، اور ہندوستانیوں کو اس تہذیب میں شامل کر کے ان کی اپنی تہذیب سے رشتے توڑنا، یہ وہ خیالات تھے کہ جو ایون جیلیکل اور اقویت

پسندوں نے پیش کئے۔ اس مقصد کے لئے ان کے لئے دو باتوں کی سخت ضرورت تھی: تعلیم اور قانون میکالے اور ٹریولین ان میں سے تھے کہ جو تعلیم کے ذریعہ ہندوستان کے لوگوں کے ذہن کو بدلانا چاہتے تھے، ان کے مقابلہ میں جیس مل کی دلیل یہ تھی کہ قانون ایک ایسا اختیار ہے کہ جس کے ذریعہ سماجی تبدیلی لائی جاسکتی ہے۔ لیکن اس کے لئے ضروری ہے کہ پسلے غربت کا خاتمه کیا جائے، کیونکہ غربت سے جرائم، بیماریاں، اور ذاتی پس مانگی پیدا ہوتی ہے۔ اگر حکومت غربت ختم کر کے قانون کی بالادستی قائم کر دیتی ہے تو ہندوستان کے لئے ایک نعمت ہو گی۔

ایون جیلیسکل اور افواہت پسند دونوں ہندوستانی تہذیب کے خلاف تھے اور اسے پس مانگی کی ایک بڑی وجہ گردانے تھے۔ یہ دونوں تحریکیں فرد کو سماجی زنجیروں، توهہات، اور رسمات آزاد کر کے اس قابل بنانا چاہتی تھیں کہ وہ تبدیلی کے ایجنسٹ کے طور پر کام کر سکے۔ ان دونوں تحریکوں کا نتیجہ یہ تکلا کہ کمپنی نے ہندوستان میں اصلاحات کا پروگرام بنایا کہ اس پر عمل در آمد شروع کر دیا۔ اصلاحات کا یہ دور 1839ء میں اس وقت ختم ہوا کہ جب افغان جنگ نے کمپنی کی توجہ اوہر کر دی، اب تک جو فتوحات کا سلسلہ رکا ہوا تھا، اور جو تو انہی اصلاحات پر صرف ہو رہیں تھیں، اب وہ دوبارہ سے توسعی پسندی پر صرف ہونے لگیں۔ 1843ء میں سندھ اور 1849ء میں پنجاب کو فتح کیا گیا۔ پنجاب کی فتح کے بعد پھر یہ بحث چھڑی کہ کیا حکومت سپرستانہ اور پدرانہ رویہ اختیار کرے، اور یا جدیدیت پر عمل کرتے ہوئے ہر چیز کی تنقیل نو کرے۔ سپرستانہ رویہ کی وجہ سے حکومت کے رعیت کے ساتھ تعلقات قریبی رہے جب کہ جدیدیت کے عمل میں ہندوستانی روایات اور رسمات کو ختم کرنے کے نتیجے میں حکومت و رعایا میں اختلافات برہے، اس لئے کچھ کا کہنا ہے کہ 1857ء کی بغاوت ان علاقوں میں ہوئی کہ جمال جدیدیت کا عمل جاری تھا، پنجاب میں کہ جمال سپرستی اور پدرانہ رویہ تھا، وہاں رعایا حکومت کی وفادار رہی۔

## ایشیاٹک سوسائٹی آف بنگال اور ماضی کی دریافت

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ میں قوموں کا عروج و زوال ایک ڈرامہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ جب قومیں زوال پذیر ہو کر ختم ہو جاتی ہیں تو ان کے ساتھ ہی ان کا آرٹ، فن، تحریر، ادب، مجسمہ سازی، صنعت و دست کاری، اور ہنر و فن سب تاریکی میں روپوش ہو جاتے ہیں۔ آئے والی نسلیں آہستہ آہستہ اپنے کلچر، تہذیب، اور زبان سے ناواقف ہو کر ارتقائی طور پر ایک ایسی شکل میں آتی ہیں کہ جیسے ماضی سے ان کا کوئی تعلق ہی نہ ہو۔ اس کی مثال یونان، روم، اور عربوں کے زوال سے دی جاسکتی ہے، یا قدمیم تہذیبوں میں وادی سندھ، مصر، اسیرین اور سیرین تہذیبوں جو کہ زمین میں مدفن عرصہ دراز تک گناہ رہیں۔ یہی حال ہندوستان کی تہذیب کا تھا کہ جو زوال پذیر ہونے کے بعد حالات کے ہاتھوں گناہی کے اندر ہیوں میں ڈومتی رہی، یہاں تک کہ آئے والی نسلیں جب قدیم عمارتوں کے کھنڈروں، یا مٹی کے ٹیلوں میں دبے شہروں کو دیکھتیں تو وہ انہیں باوقع الخلق کے بنائے ہوئے معلوم ہوتے ہیں۔ ان کے ارد گرد قصے کہانیاں پیدا ہوتی ہیں۔ جنوں اور پریوں کو ان سے منسوب کیا گیا۔ حقیقت دیو مالائی قصوں میں کھو کر رہ گئی۔

یورپ میں ریناسانس کے بعد سے یہ تحریک انھی کہ ثقافت اور تہذیب کی جڑوں کو یونان اور روم میں تلاش کیا جائے۔ اس جذبہ کے تحت اول تو تحریری مواد کی تلاش ہوئی، شاعری و ڈرامہ اور فلسفہ کی تدوین شروع ہوئی، جو انماروں اور انیسوں صدیوں میں جا کر آثار قدیمه کی دریافتی پر مرکوز ہوئی، یورپی اسکالرز ان شہروں اور تاریخی جگہوں کی تلاش میں چل کھڑے ہوئے کہ جن کا ذکر یونانی و رومی ادب میں تھا۔ یہ

ایک گشہ دنیا کی تلاش تھی، جو زمین میں مدفن تھی۔ یہ خواہش اور زیادہ بڑھی تو باسیں و عیسائیت کی جڑوں کی تلاش تک جا پہنچی۔ جب نپولین نے 1798ء میں مصر پر حملہ کیا ہے تو وہ جہاز میں ماہر آثار قدیمه، تاریخ و انوں، اور دوسرے اسکالرز کو ساتھ لے کر گیا جنہوں نے مصر کی قدیم تہذیب کی دریافتیں میں اہم حصہ لیا۔

یورپی نوآبادیاتی فتوحات نے جمال ایشیا و افریقیہ کے ملکوں میں یورپی اقتدار کو قائم کیا، وہیں انہوں نے اپنی نوآبادیات کے ماضی کی دریافت میں حصہ لیا۔ اس کی ایک مثال ہندوستان ہے کہ جمال انگریزوں نے فتوحات کے بعد اپنی حکومت قائم کی۔

مغل زوال کے بعد ہندوستان کی قدیم تاریخ کے بارے میں معلومات اس قدر کم ہوئیں کہ لوگ اس عمد کے بارے میں بالکل ناواقف ہو کر رہ گئے۔ یہ ناواقفیت اس قدر تھی کہ لوگوں کو چندر گپت موریہ، اشوک، سمندر گپت، کنشک، اور ہرش کے ناموں سے بھی ناواقفیت تھی۔ قدیم ہندوستان کا ماضی عمارتوں، کتبیوں، تابنے کی پلیٹیوں، سکوں، میناروں، اسٹوپوں اور قدیم شریوں میں دبا ہوا تھا۔ پرانی تاریخی عمارتیں خستہ و شکستہ ہو کر ختم ہو گئی تھیں۔ ان کی اینٹوں سے زمینداروں نے اپنے گھر بنانے تھے۔ اسٹوپاؤں سے قیمتی اشیاء لوٹ لی گئیں تھیں۔ سکے ڈھال کر لوگوں نے زیورات بنانے تھے۔ سوائے ”راج ترکی“ کے قدیم ہندوستان کی کوئی تاریخ نہیں تھی۔ تاریخی حقائق کی غیر موجودگی میں دیو مالائی قصے مشور تھے۔ ان حالات میں ہندوستان کے ماضی کی دریافت کا کام ایسٹ انڈیا کمپنی کے افسروں نے کیا۔ اس موضوع پر او۔ پی۔ کیجا ریوال کی کتاب ”دی ایشیاک سوسائٹی آف بگال۔۔۔ اور ہندوستان کے ماضی کی دریافت“ (1999-1988ء) ایک اہم کتاب ہے کیونکہ سوسائٹی کے قیام کے بعد یہیں سے ہندوستان کے قدیم ماضی کی تلاش کا ایک سلسلہ شروع ہو گیا کہ جس کی وجہ سے اہل ہندوستان اس قابل ہوئے کہ اپنی تاریخ، تہذیب، زبان، آرٹ، اور ادب کے بارے میں جان سکیں۔

جب ایسٹ انڈیا کمپنی کا ہندوستان پر قبضہ ہوا ہے تو انگلستان میں ہندوستان کے

بارے میں منفی جذبات تھے، خیال تھا کہ اہل ہندوستان تہذیب و تمدن سے نا آشنا، جاہل، اور غیر مذہب لوگ ہیں۔ اس لئے اہل یورپ کی یہ ذمہ داری ہے کہ انہیں مذہب بنانے کا عمل شروع کرے۔ وارن بستنگ، کو ہندوستان کے گورنر جنرل کی حیثیت سے ہندوستان اور اہل ہندوستان سے ہمدردی تھی اور اس کی کوشش تھی کہ اہل انگلستان کو ہندوستانیوں کے بارے میں جو غلط فہمی ہے اس کو دور کیا جائے۔ اس نے برطانوی دارالعلوم میں تقریر کرتے ہوئے کہا ”میں اس قسم کے تحت کہ جو میں نے ہاؤس کے سامنے لی ہے، یہ بتانا چاہتا ہوں کہ ہندوستانیوں کے بارے میں جو خیالات ہیں وہ غیر حقیقی اور بے بنیاد ہیں۔“

ہندوستان کے بارے میں حقائق کو دریافت کرنے کے لئے جو پہلا عملی قدم اٹھایا گیا وہ ولیم جوز کی سربراہی میں 15 جنوری 1784ء میں ایشیاٹک سوسائٹی آف بیگل کا قیام تھا۔ سوسائٹی کے تحت ابتدائی دور میں جو کام ہوا، اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ جب حقائق بہت زیادہ گم ہو جائیں، یا مسخ مشکل میں سامنے آئیں تو ان کو درست کرنا اور صحیح حالت میں لانا کس قدر مشکل کام ہوتا ہے۔ اس ابتدائی دور میں ایک تو یورپی محققین یونان، اور مصر کی تندیبوں سے اس قدر متاثر تھے کہ وہ ہندوستان کی ہر دریافت کو ان کی روشنی میں دیکھتے تھے۔ مثلاً یہ نظریہ اس وقت برا مقبول تھا کہ ہندوستانی تہذیب پر مصر کا بہت اثر ہے اور یہ اس وجہ سے کہ مصری ہندوستان میں آکر آباد ہوئے اور انہوں نے ہندوستانیوں کو تہذیب سے روشناس کرایا۔ اس سے متفاہ ایک یہ نظریہ پیدا ہوا کہ ہندوستانی مصر میں گئے تھے جہاں ان کی آبادیاں تھیں اور انہوں نے مصر کو علم و ادب سے آگاہ کیا۔ یہی حال آریاؤں کے بارے میں تھا ایک نظریہ تو یہ تھا کہ آریہ باہر سے آئے اور ہندوستان میں آباد ہوئے، دوسرایہ تھا کہ آریہ ہندوستان کے تھے، یہ یہاں سے دوسرے ملکوں میں گئے اور تہذیب کو پھیلایا (اس نظریہ کو اب ہندو قوم پرست تحریکیں ایک بار پھر اپنا رہی ہیں) بدھ مت کے بارے میں معلومات کا یہ حال تھا کہ ولیم جوز جیسا اسکارلر یہ کہتا تھا کہ گوتم بدھ جیشہ (ایسچوپیا) میں پیدا ہوئے

تھے جب انہیں وہاں نہ ہی بنا دوں پر ستیا گیا تو وہ ہندوستان آ گئے۔ اس کی دلیل یہ تھی کہ بدھ کے مجسموں میں ان کے گنگہ بیالے بال ان کے افریقی ہونے کی علامت ہے۔ ان میں اکثر اسکالرز یوتانی اور ہندوستانی دیو مala میں مماثلت دیکھتے تھے۔ کچھ کا یہ خیال تھا کہ ہندوستان میں کمی جگہ عیسائی آبادیاں تھیں جو بعد میں ختم ہو گئیں۔ تحقیق کی یہ غلط فہمیاں اسکالر شپ کی ترقی کے ساتھ آہستہ آہستہ ختم ہوئیں۔

جب قاری ایشیا نک سوسائٹی آف بیگل کے تحت اسکالرز اور ان کی تحقیق کے بارے میں پڑھتا ہے تو اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ لوگوں میں ایک انجلی، 'گم نام' اور 'تامل' معلوم دنیا کو تلاش کر کے کتنی خوشی و سرسرت ہوتی ہے۔ یہ دریافتیں ذہن کے دروازے کھولتی چلی جاتی ہیں، علم میں اضافہ ہوتا رہتا ہے، مسخ و اعقات درست ہوتے رہتے ہیں اور ایک کھوئے ہوئے ماضی کی تشكیل ہوتی رہتی ہے۔

کیجرا ریوال نے ایشیا نک سوسائٹی آف بیگل کی سرگرمیوں کو اس طرح سے تقدیم کیا ہے کہ جس سے مرحلہ وار اس کی تحقیق کے بارے میں معلومات ہوتی ہیں، مثلاً 1794ء سے 1794ء تک کا زمانہ و یہم جوز کی سکریٹری شپ کا ہے۔ یہ ابتدائی زمانہ ہے کہ جب ہندوستان کے مااضی کے مختلف پہلوؤں کے بارے میں کام شروع ہوا تھا۔ مثلاً اس دور میں اس بات کی کوشش کی گئی کہ عربی، فارسی اور سنسکرت کے الفاظ کا صحیح تلفظ تعین کیا جائے۔ یوتانیوں نے ہندوستان کے ناموں کو یوتانی بنا کر انہیں اہل ہندوستان کے لئے مشکل بنا دیا تھا جیسے گنجائی کو آگورین (Agorian) چندر گپت کو "سندر اکوٹس" پائی پتھر کو "پلی پو تھرا" وغیرہ۔ اس کے بعد دوسرا مسئلہ یہ تھا کہ ہندوستانی اور یوتانی تقویم کی مماثلت کو قائم کیا جائے۔ اس عمد میں خاص طور سے ہندو فلسفہ، ادب، تاریخ، زبان، موسيقی، طب اور اشرونومی پر کام ہوا۔ ویدوں اور پرانوں کی ترتیب کے بعد ان کی نفاسیر لکھی گئیں۔ پرانوں کی مدد سے ہندوستان کی تقویم ترتیب دی گئی۔ تاریخ میں اشوک، کننشک، گپت خاندان، اور دوسرے پہلوؤں پر کام ہوا۔ ہندوستان کی تاریخ کی تشكیل میں بڑے مسائل تھے جن کی جانب یہم جوز نے

اشارہ کرتے ہوئے کہا تھا کہ :

ان کے شاعر ان کے مورخ تھے، مورخ ہی نہیں بلکہ الٰہی  
وقت رکھنے والے (پجاري) وہ جو کچھ بھی بیان کرتے تھے، اسے  
معنگی خیز لباس میں پیش کر زیورات کی طرح آرائش کے طور پر  
رکھ دیتے تھے، یہ واقعات ناقابل یقین اور مسلم تھے جن کی نہ تو  
تاریخ ہوتی تھی اور نہ ترتیب، بلکہ جو شاعر کے تخیل میں آتا تھا  
اسے وہ بیان کر دیتا تھا۔ لیکن ان کمزوریوں کے باوجود ان کی  
شاعری میں جو نام اور واقعات ملتے ہیں، اگر ان کی مدد سے قدیم  
تاریخی عمارتوں، سکون اور کہنات کا مطالعہ کیا جائے تو یہ ممکن  
ہے کہ تاریخ میں اہم دریافتیں کی جا سکیں، اور تاریخ کی  
تشکیل کر کے اسے دلچسپ بنایا جاسکے۔

تاریخ کے علاوہ سنسکرت زبان کی دلچسپی نے علم انسانیات کو ترقی دی۔ جب  
سنسکرت کا دوسری زبانوں سے مقابلہ کیا گیا تو اس کی بنیاد پر ثقافتی تعلقات کی ابتداء  
ہوئی۔

دوسرے دور میں انج۔ ٹی۔ کولبروک (1794-1815ء) سوسائٹی کا سکریٹری تھا، اس  
کی سکریٹری شپ کے زمانہ میں خود اس نے 1798ء میں ہندو قوانین کا مجموعہ تیار کیا۔  
یہ سنسکرت کا بڑا عالم تھا۔ لہذا اس کے اور دوسرے اسکالرز نے خاص طور سے  
سنسکرت زبان پر تحقیقی کام کیا۔ 1794ء میں سار ناٹھ کے اسٹوپا کی دریافت خاصی سننی  
خیز تھی۔

تیسرا دور وہ تھا کہ جب انج۔ انج۔ ولسن (1815-1832ء) اس کا سکریٹری تھا، اس  
زمانہ میں خاص طور سے تاریخ کی تشكیل پر کام ہوا۔ سوسائٹی کے قائم ہونے سے اب  
تک قدیم ماضی پر جو تحقیق ہوتی تھی اور جو دریافتیں ہوئی تھیں، ان کی وجہ سے  
ہندوستان کی تہذیب کو قدیم تمدنیوں میں ایک باعزت درجہ مل گیا تھا۔ اس کی جانب

اشارہ کرتے ہوئے آر۔ سی۔ محمدار نے کہا تھا کہ :

اب پورے والاں اور شہادتوں کے ساتھ ثابت ہو گیا ہے  
کہ ہندوستان نے بھی دنیا کی تاریخ میں وہی کردار ادا کیا ہے جو  
کہ یونان اور روم نے مغرب کی ترقی میں کیا ہے۔“

ان تحقیقات کا ایک اثر یہ ہوا کہ ہندوستان کی تاریخ اور تہذیب کے بارے میں رومانوی تاثرات ابھرے، ایک وقت وہ تھا کہ جب ہندوستان کو تاریخ اور تہذیب و تمدن سے عاری ملک سمجھا جاتا تھا، اب ہندوستان کی حیثیت ایک رومانوی معاشرو کی ہو گئی تھی کہ جس کے مذہب، زبان اور تاریخ میں دلکشی اور رعنائی پیدا ہو گئی تھی۔ لہذا جب سوسائٹی نے ہندوستان کی یہ پراش اور دلکش تصویر پیش کی تو اس کے رو عمل میں جیس مل نے اپنی کتاب ”برطانوی ہند کی تاریخ“ میں اس پر تنقید کی۔ اگرچہ ولسن نے مل کی تنقید کا جواب دیا، مگر اہل انگلستان میں اس کی تاریخ اس لئے مقبول رہی کہ وہ ہندوستان کو اسی کی نظر سے دیکھنا چاہتے تھے اور اپریل ازم کا جذبہ انہیں مجبور کرتا تھا کہ وہ ہندوستان کی تہذیب کو قدر کی نگاہ سے نہ دیکھیں۔

سوسائٹی کا آخری عمد جیس پرنسپ (38-1832ء) سکریٹری شپ کا تھا۔ اپنے قیام سے لے کر بعد کے آنے والے زمانہ میں سوسائٹی نے ترقی کی۔ اس کی کلکتہ میں اپنی علیحدہ سے عمارت تھی، کہ جس میں لاہوری اور میوزیم تھا۔ اس کا اپنا تحقیقی جریں (Researches) تھا کہ جس میں ارکین اور دوسرے اسکالرز کے مقابلے شائع ہوتے تھے۔

ایشیانک سوسائٹی کے ارکین کی حیثیت سے جن اسکالرز نے کام کیا وہ کوئی پروفیشنل نہیں تھے، بلکہ کمپنی کے اعلیٰ عہدیدار تھے۔ اس حیثیت سے ان کے پاس اختیارات اور ذرائع ہوتے تھے کہ جن کو وہ استعمال کر کے اپنے اپنے علاقوں میں کام کر رہے تھے۔ انہوں نے اپنی حیثیت سے فائدہ اٹھا کر قدم دستوریات، مخطوطے، سکے، پیٹل کی پلیٹیں، سمجھات، اور تاریخی نوادر جمع کئے۔ ہندوستان کی زبانیں سیکھیں۔ اور اپنی

انتظامی مصروفیات سے وقت نکال کر تاریخ، سکہ شناشی، آثار قدیمہ، کعبات کو پر کھنا، اس میں اپنا وقت دیا۔ اس سلسلہ میں انہیں حکومت کی جانب سے یا تو بالکل مالی مدد نہیں ملی، یا بہت کم۔

ان اسکالرز اور سوسائٹی کے بارے میں اب یہ سوالات اٹھائے جا رہے ہیں کہ کیا ان کی تحقیق اور دریافتions کا مقصد یہ تھا کہ ہندوستان پر سیاسی کنٹرول کو مضبوط کیا جائے؟ یا اس علم کے ذریعہ وہ ہندوستان کے لوگوں کو عیسائی بنانا چاہتے تھے؟ اس سلسلہ میں کہ انگریز ہندوستان کے بارے میں جو علم حاصل کر رہے تھے، اس کا مقصد ہندوستان میں اپنی حکومت کی بنیادوں کو مضبوط کرنا تھا، جو من اسکالر آگلش فون شلیگل نے ایک مضمون لکھا جس میں اس کا کہنا تھا کہ:

اپنی اس سلطنت کی بنیادوں کو پاندار اور مستحکم بنانے کے لئے کہ جو مغلوں سے زیادہ وسیع تھی، اور جس کے جانشین انگریز بن گئے تھے، اب وہ اس ملک کے باشندوں کی عادات و رسوم و روانہ کو سمجھنے کے لئے مشرقی علوم کا مطالعہ کر رہے ہیں، اس کا مقصد یہ ہے کہ اس ذرائع سے اپنے مقاصد کو پورا کیا جائے۔ اس لئے وہ چاہتے ہیں کہ صرف انگلش میں سنسکرت کا تمام ادب رہے (اور دوسری زبانیں اس سے محروم رہیں)۔

کیجباریوال اس سے اختلاف کرتا ہے کہ ایشیائیک سوسائٹی کے اسکالرز کوئی مذہبی یا سیاسی مقاصد رکھتے تھے۔ اس کا کہنا ہے کہ اگر ان میں سے اکثریت کمپنی کے عمدیداروں کی تھی، لیکن بہت کم ایسا ہوا کہ انہیں حکومت کی طرف سے کوئی مدد ملی ہو۔ ان میں سے ہر اسکالرز نے اپنی پسند کے موضوع پر تحقیق کی، جیسے کہ جوز قدیم ہندوستانی ادب میں دلچسپی رکھتا تھا، کولبروک، ڈیوس اور ایڈورڈ اسٹرالی وغیرہ کو قدیم ہندوستان کی سائنس سے شفعت تھا، لسن، پیٹرسن، میکنزی اور ہو جن (Hodgson) قدیم مذاہب اور مذہبی کتابوں کے شیدا تھے پرنسپ، میں، مل، کونولی، کننگھم اور

دوسروں کو سُکنیت، آثار قدیمہ اور سکون سے لگاؤ تھا۔ ان تمام اسکالرز نے اپنی انتظائی مصروفیات سے علیحدہ ہو کر اپنا تحقیقی کام کیا۔

دوسرے اعتراض کا جواب دیتے ہوئے کہ کیا انگریز اسکالرز اپنے علم کو مذہب کی تبلیغ یا پھیلاؤ کے لئے استعمال کرنا چاہتے تھے؟ ہندوستان کی مقدس کتابوں کے متن کو چھاپ کر مشنریوں کو ہندوستان کے مذاہب کے بارے میں علم فراہم کرنا تاکہ وہ اس کی روشنی میں اپنی تبلیغی سرگرمیوں کو جاری رکھ سکیں۔ اس سلسلہ میں آر۔ ایس۔ شوا نے لکھا ہے کہ:

مشرق کی مقدس کتابوں کا جو تعارف لکھا گیا ہے، اس کو پڑھ کر یہ اندازہ ہوتا ہے کہ ان کے اندر ورنی اور خفیہ مقاصد کیا تھے..... میکس ملر کے نزدیک مشنریوں کے لئے مقدس کتابوں کے متن کے بارے میں ٹھیک اور درست معلومات کا ہونا ایسا ہی ضروری ہے جیسا کہ کسی دشمن ملک کے بارے میں۔

کیجیا جاریوال کے نزدیک ہندوستان کے علم کو حاصل کرنے کا مقصد عیماںیت کی تبلیغ نہیں تھا۔ بلکہ یہ اسکالرز صحیح معنوں میں ہندوستان کے قدم تمدن اور اس کے مذاہب سے متاثر ہوئے تھے۔ سوسائٹی کی تحقیقات کے نتیجہ میں سنسکرت زبان اور اس کا ادب دنیا سے روشناس ہوا۔ اس زبان میں جو ادب تھا، جب وہ دنیا کے سامنے آیا تو اس نے یورپی اسکالرز میں اس شدید خواہش کو پیدا کیا کہ وہ سنسکرت کے ادب، اور ہندوستان کی تاریخ اور کلچر کا مطالعہ کریں۔ سوسائٹی کی تحقیقات نے نہ صرف یورپ کو متاثر کیا، بلکہ اس کا اثر ہندوستان پر بھی پڑا۔ کیونکہ اس نے ہندوستان کے ماہی کو دریافت کر کے واپس ہندوستانیوں کو لوٹایا کہ جسے وہ بھول چکے تھے۔ 1840ء تک یہ حقیقت تسلیم کی جا چکی تھی کہ ہندوستان کی تندیب اپنی برتری، اور تخلیق میں کسی دوسری قدم تمدن سے پچھے نہیں ہے۔ ماہی کی اس تکمیل نے ہندوستان کے لوگوں میں تاریخی شعور کو پیدا کیا کہ جس نے ہندوستان میں رہنمائی کی ابتداء کی۔ نیگور کا

کہنا تھا کہ ریناسانس اس وقت شروع ہوتی ہے کہ جب ماضی معاشرہ کی سوچ و فکر کو جلا دیتا ہے۔

ماضی کی اس نالج کا دوسرا اثر یہ ہوا کہ اس کی بنیاد پر ہندوستان کے نیشنل ازم کی ابتداء ہوئی اے۔ ایل۔ روز (A. L. Rowes) کا کہنا ہے کہ یہ تاریخ کی ستم ظرفی ہے کہ ”یہ برطانوی حکمرانی تھی کہ جس نے ہندوستان میں ریناسانس شروع کی۔ اور ایل ہندوستان میں اپنی شناخت کا احساس پیدا ہوا کہ جس کی تشکیل میں اس کے ماضی کا حصہ ہے، اور نتیجتاً ہندوستان میں قوم پرستی کی تحریک پیدا ہوئی۔“ لہذا ہندوستان کی قوم پرستی میں برطانوی اسکالرز اور سوسائٹی کا بڑا حصہ ہے، اور یہی قوم پرستی کے جذبات تھے کہ جنہوں نے برطانوی اقتدار کے خلاف تحریک چلا کر ملک کو آزاد کیا۔

# تاریخ کے بنیادی مآخذ

پہلا باب

## لکھنوتی کی طرف روانگی

اول مرتبہ بادشاہ نے اپنی سواری کے ہمراہ سخبری روانہ کیا اور ایک ہزار کشیاں روائی ہوئیں جو بند کشا کماروں کے دوش پر روانہ ہوئیں۔  
اس مقام پر صادق البیان و راست گفتار راوی نقل کرتے ہیں کہ بادشاہ نے بے حد شان و شوکت کے ساتھ سفر کیا۔

ان راویوں نے مورخ عفیف سے بیان کیا کہ خاندان و ملوك دریا کی ستر سواریاں تیار ہوئیں اور اس طرح پر بادشاہ ان امراء کے ہمراہ نمایت اعزاز و اکرام کے ساتھ بگالہ روانہ ہوا۔

فیروز شاہ اس سفر میں بار بار امراء و مقرب ائمہ دربار کی طرف متوجہ ہوتا اور اپنی محاسن پر ہاتھ پھیر کر ان کو یہ شعر سناتا تھا۔

ہمیں گوئیم و باز گوئیم ہمیں  
محبوبیان مرا تلنے جنبد زمیں

مخصر یہ کہ فیروز شاہ خدا کے فضل و کرم سے لکھنوتی پہنچا اور خان جہاں دہلی میں مقیم رہا۔

## دوسرا باب

### شہر کا محاصرہ

نقل ہے کہ فتح مند بادشاہ تمام ممالک کی سیر کرتا ہوا بے حد جاہ و جلال کے ساتھ بنگالہ پہنچا۔

سلطان شمس الدین کا لشکر بھی ساحل دریا پر بے حد شان و شوکت کے ساتھ نمودار ہوا۔

دریائے سرہ و گنگ و کوسی کے ساحل پر لشکر نے مقام کیا۔  
فیروز شاہی لشکر بند کشاکشیوں میں ستارہ پرویں کی طرح تھا اور پبلوان و تیر انداز شیر گیراں و در فشاں سنان کے ساتھ کشیوں میں نمودار ہوئے اور دشمن کو تیوں اور تیر کے بے نظیر نارک کے زخمیوں سے پسپا کرنے لگا۔

فیروز شاہ اپنے لشکر کے ہمراہ دریائے کوسی کے ساحل پر پہنچا اور بادشاہ نے قدرے آرام کیا۔ کیونکہ دریائے دوم کے کنارے سلطان شمس الدین بے شمار لشکر کے ہمراہ استادہ تھا اور اس دریا کو عبور کرنا بے حد مشکل تھا۔

فیروز شاہ دریائے کوسی سے سو کوس کے فاصلے پر پہنچا۔

جس مقام پر کہ دریائے کوسی کا دہانہ پہاڑ سے لکلا ہے اس مقام پر دریا پایا ب تھا۔ راست گفتار اشخاص نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ اس مقام پر پانی زور سے روں تھا۔ دریا اس قدر زور پر تھا کہ پانچ سو من کا پتھر سفال کی طرح سطح آب پر غلطان بہتا تھا۔

اس موقع پر فیروز شاہ نے حکم دیا کہ پایا کہ مقام کے فرودست و بالا دست دونوں سروں پر ہاتھی استادہ کے جائیں تاکہ مخلوق آسمانی کے ساتھ دریا کو عبور کر سکے۔ بالا دست اس لئے استادہ کئے گئے تاکہ پانی کا زور کم ہو جائے۔

ان جانوروں کے جسم میں طناییں باندھی گئیں اور فرد دست کی جانب اس غرض سے استادہ کئے گئے کہ اگر اہل لشکر میں سے کوئی شخص غرق ہونے لگے تو جانوروں کی طناب پکڑ کر اپنے کو محفوظ رکھ سکے۔

غرضیکہ سلطانی لشکر نے خدا کی عنایت و مریانی سے دریائے کوسی کو عبور کیا اور کوہ گراں کی طرح سلطان شمس الدین کی طرف بیسحنا۔

سلطان شمس الدین کو معلوم ہوا کہ لشکر بالادست دریائے کوسی کے ساحل پر پہنچ گیا تو شمس الدین پر اس قدر خوف و ہراس طاری ہوا کہ حاکم بنگالہ مع اپنے بے شمار لشکر کے اکدابہ روانہ ہو گیا۔

بعض راویوں نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ جس وقت بادشاہی لشکر دریا کو عبور کر رہا تھا فیروز شاہ نے رائے جیار من کو چڑھا کیا۔

غرض کہ سلطان شمس الدین نے شرپنڈوہ کو خالی کر کے اکدابہ میں پناہ گزیں ہوا اور سلطان فیروز نے اس کا تعاقب کر کے بے حد اہتمام کے ساتھ اکدابہ کا محاصرہ کر لیا اور اپنے لشکر کے ارد گرد کنٹگرے تیار کرائے اور خندق کھدوائے۔

سلطان شمس الدین کی فوج ہر روز اکدابہ سے باہر آ کر نمودار ہوتی تھی اور اس جانب سے فیروز شاہی فوج تیروں سے حریف کو پسپا پال کرتی تھی۔

سلطان شمس الدین باوجود لا یعنی وغور آمیز کلام کے بے حد اضطراب و خوف کی وجہ سے جزاً اکدابہ کے اندر مقید ہو گیا۔

راو و رایان و زمینداران بنگالہ فیروز شاہ کے حضور میں حاضر ہو کر امان کے طلبگار ہوتے تھے اور اس طرح بنگالے کے باشندوں کا بہت بڑا حصہ فیروز شاہ کے لشکر کا جزو بن گیا۔

طرفین سے ہر روز فوج کا ایک حصہ نمودار ہو کر اپنی اپنی قوت و جرات کا اظہار کرتا تھا۔

مختریہ کہ چند روزوں بادشاہ اسی طرح ایک دوسرے کے مقابلے میں صاف آرا ہوتے رہے یہاں تک کہ آنفلپ برج سلطان میں داخل ہوا۔

سلطان فیروز شاہ نے اپنے امراء واللہ دربار سے مشورہ کیا اور بے حد قتل و قل

کے بعد امراءٰ دربار نے عرض کیا کہ سلطان شمس الدین حصار بند ہو گیا ہے اور ظاہر ہے کہ جزاً آنکدابہ کے گرد تمام پانی ہی پانی ہے۔

سلطان شمس الدین نے یہ طے کیا ہے کہ موسم برسات آجائے گا اور تمام بنگالہ سیلاں سے گھر جائے گا اس وقت فیروز شاہ مجبور ہو کر اس ملک سے واپس جائے گا۔ اس وقت یہ مناسب ہے کہ ہم اپنی فرودگاہ سے چند کوس عقب میں ہٹ جائیں اور دیکھیں کہ پردہ غیب سے کیا ظاہر ہوتا ہے اور دیران قضا کا کیا مشا ہے۔

فیروز شاہ نے امراء و مقربان بارگاہ کی رائے کو پسند کیا۔

دوسرے روز بادشاہ نے ولی کی سمت کوچ کیا اور سات کوس کے فاصلے پر مقیم ہوا اور چند قلندروں کو آنکدابہ کی جانب روانہ کیا۔

بادشاہ نے قلندروں کو فہماش کر دی کہ اگر تم کو حرفی گرفتار کر کے شمس الدین کی بارگاہ میں لے جائے اور حاکم بنگالہ تم سے ہمارا حال دریافت کرے تو تم یہ جواب دینا کہ فیروز شاہ فراریوں کی طرح مع تمام لشکر و حشم کے بھاگ رہا ہے۔

قلندر ان مذکور آنکدابہ پنج اور حرفی کے ملازم ان کو گرفتار کر کے سلطان شمس الدین کے حضور میں لے گئے۔ ان قلندروں نے بیان کیا کہ فیروز شاہ نے مع تمام لشکر و فوج کے راه فرار اختیار کی ہے۔

سلطان شمس الدین نے قلندروں کی گفتگو کو راست خیال کیا اور حاضرین مجلس سے کہا کہ تم جانتے ہو کہ فیروز شاہ فراریوں کی طرح بھاگ رہا ہے اس کا تعاقب کرنا اور مثل شہابن عالی مرتبہ کے اس کو قبرو ظلہ سے زیر کرنا ہمارا فریضہ ہے۔

سلطان شمس الدین نے یہ طے کیا اور اپنے جرار لشکر کے ساتھ آنکدابہ سے باہر آیا۔

تیسرا باب

## سلطان شمس الدین سے جنگ

نقل ہے کہ سلطان شمس الدین کو معلوم ہوا کہ فیروز شاہ نے دہلی کی سمت راہ فرار اختیار کی۔

اس موقع پر بعض اشخاص نے شمس الدین سے بیان کیا کہ فیروز شاہ نے تمام اسباب و سامان کو چھوڑ دیا اور بعض نے بیان کیا کہ بادشاہ نے لشکر گاہ میں آگ لگادی اور دہلی واپس ہوا۔

غرضیکہ سلطان شمس الدین دس ہزار سواروں اور دو لاکھ پیادوں اور پچاس ہاتھیوں کے ہمراہ اکدابہ سے باہر نکلا اور فیروز شاہ کے تعاقب میں روانہ ہوا۔

فیروز شاہ اپنی فوج کے ہمراہ سلت کوس کے قاطلے پر مقیم تھا اور حریف کی آمد کا انتظار کر رہا تھا۔ اس مقام پر جہاں کہ ساحل دریا غرقاب تھا اور اب پلیاں ہو چکا تھا۔ فیروز شاہ نے دریا کو عبور کیا تھا کہ ناگاہ سلطان شمس الدین حاکم بنگال پہنچا اور بغیر ساعت وقت کا انتظار کئے ہوئے فیروز شاہی لشکر کی طرف دوڑا۔

فیروز شاہ کو اس واقعیت سے اطلاع ہوئی اور اخبار رسال افراد نے بادشاہ سے عرض کیا کہ شمس الدین الوندی کا رئیس بے شمار لشکر و بے انتہا سواروں اور کوہ پیکر ہاتھیوں کے ہمراہ مثل افسر رہنما کے نمودار ہوا ہے۔

فیروز شاہ نے مثل تابداران عالی مرتبہ کے اپنے لشکر کو درست و آراستہ کیا اور دشمن سے مقابلہ کرنے پر تیار ہوا۔

بادشاہ نے بھی..... اس محاطے میں سی بیخ کی اور اپنی فوج کو تین حصوں میں اس طرح تقسیم کیا کہ میمنے پر ملک ویلان میر شکار کو تیس ہزار سواروں کے ہمراہ مقرر کیا اور میسرے کو مع تیس ہزار سواروں کے ملک حسام نور کے سپرد کیا اور قلب

لشکر میں تamar خال کو تیس ہزار نامور و بہادر سواروں کے ہمراہ معین کیا۔ فیروز شاہ نے خود اپنی فوج کے ہر حصے میں گشت لگایا اور بادشاہوں کی طرح اہل لشکر سے کلمات تحسین بیان کئے۔

اس فوج میں ہر شخص زرہ پوش تھا اور ہر حصہ لشکر میں پیلان مست بھی استادہ تھے اور تمام نشانات ظاہر و نمودار تھے۔

تمام خانہاں و ملوک دربار اس روز فیروز شاہ کے برابر جمع تھے اور اسی طرح پانچ سو نشان بادشاہ کے گرد جمع ہو گئے۔

اس وقت فیروز شاہ نے عالی مرتبہ سلاطین کی طرح ہتھیار باندھے اور چتر شاہی کو اپنے سے دور کر دیا۔ غرض کہ تمام طب و دماء کیکارگی بجائے گئے اور دونوں لشکروں میں شور بپا ہو گیا۔

سلطان مشش الدین نے فیروز شاہی لشکر کو دیکھا کہ سمندر کی طرح لمبیں لے رہا ہے اور اس جرار و عظیم الشان لشکر کو دیکھ کر بے حد خوف زدہ ہوا اور اپنے ملازمین سے کہا کہ ان قلندروں نے ہم کو دھوکا دیا ہے اور فریب سے ہم کو حصار سے باہر لے آئے، لیکن اب کیا ہوتا ہے، خدا کا جو حکم ہو گا وہی ظاہر ہو گا۔

مشش الدین نے تقدیر الہی پر تکیہ کر کے جنگ آزمائی شروع کی اور ملک جام نوا اور اہل بگالہ میں لڑائی شروع ہوئی۔

میسرے ہے ملک ویلان نے بھی قدم آگے بڑھایا اور سواروں نے ہتھیار ہاتھ میں لئے اور لڑائی کا بازار گرم ہوا، مششی فوج اور ملک جام نوا کے لشکر میں آویزش شروع ہوئی تھی کہ میمنہ کی جانب سے ملک جام نوانے بھی جنگ کا ارادہ کیا۔

غرضیکہ ہر شخص نے اہل غزا کی طرح کمرہت باندھی اور دشمن کو قتل کرنے پر مستعد ہوا۔

خدا کے حکم سے فریقین میں شدید و خون ریز معرکہ آرائی ہوئی۔ جنگ آزمائی کا یہ عالم تھا کہ تکوار کے بیکار ہونے کے بعد چاقو سے کام لینے لگے اور ہر فریق نے دوسرے کی کمرہ میں ہاتھ ڈال کر اسی طرح آویزش کی۔ میدان کار زار نمونہ قیامت بن گیا۔

جنگ و جدال کی انتہا نہ رہی اور عین معركہ کارزار میں تاتار خل نے فیروز شاہ سے عرض کیا کہ مشیت اللہ نے بد خواہ دشمن کو حضرت کی فتح کے لئے ہمارے رو برو پیش کر دیا ہے۔

فیروز شاہ نے جواب دیا کہ اللہ کے فضل و کرم سے امید ہے کہ مسیح الدین اسی وقت ہمارے ہاتھ میں گرفتار ہو جائے گا۔

غرضیکہ بے شمار قتل و خون ریزی کے بعد مسیح الدین نے راہ فرار اختیار کی اور سیدھا اپنے ملک کو روانہ ہو گیا۔

صحیح روایت یہ ہے کہ جب قلب گاہ سے خان اعظم تاتار خل نے غلبہ کیا اور سینہ و میسرہ سے ملک جام نوا اور ملک ویلان نے حملہ کیا تو بنگالے کا لشکر پندوا سے الکاراہ تک تمام و مکمل فرار ہو گیا۔

تاتار خل نے اہل بنگالہ کا تعاقب کیا۔

ہر چند تاتار خل بہ آواز بلند یہ کہتا تھا کہ اے مسیح سیاہ رو کہا جاتا ہے، مرد کو چاہئے کہ پشت نہ دکھائے، ایک لمحہ توقف کر کہ تجھ کو فیروز شاہی خدام کی جرات و قوت کا اندازہ ہو جائے، لیکن سلطان مسیح الدین ایسا فرار ہوا کہ اس نے ایک نہ سنی۔ غرض کہ سلطان فیروز شاہ خدا کی عنایت و کرم سے فتح مند ہوا اور تمام خاندان و ملوک نے بادشاہ کی درازی عمر و اقبال کی دعا کی۔

اس معركے میں سینتالیس ہاتھی فیروز شاہ کے ہاتھ آئے اور تین جانور مارے گئے۔ شاہ بنگالہ باوجود قوت و شوکت کے فرار ہوا اور صرف سات سواروں کے ہمراہ بھاگا اور اس کا بقیہ لشکر پر آگنہ ہو گیا۔

کہتے ہیں کہ اس ساحل دریا پر جہاں کہ فیروز شاہ مقیم تھا اور جو اکدابہ سے سات کوس کے فاصلے پر واقع تھا فیروز شاہی فوج نے حریف کا تعاقب کیا۔

شاہ بنگالہ بے حد دقت و خرابی کے ساتھ فرار ہوا اور اس کے سوار و پیادے اس قدر قتل کئے گئے کہ خرمن غلبہ کی طرح کشتوں سے میدان بھر گیا بلکہ بعض راویوں نے یہ بیان کیا ہے کہ اس قدر افراد قتل کئے گئے کہ میدان کارزار کی زمین نظر نہ آتی تھی۔ اس کے علاوہ سلطان مسیح الدین فرار ہو کر حصار کے نیچے آیا اور کوتوال حصار

نے بے حد کوشش کے ساتھ دروازہ حصار کھولا۔  
شر اکدابہ کے اندر فیروز شاہ کا خیر نصب کیا گیا

اس مقام پر صحیح روایت یہ ہے کہ تمام مستورات نے جو اندر ورن حصار مقیم تھیں فیروز شاہ کی آمد کی خبر سنی اور بالائے حصار پہنچ کر بادشاہ کے دیکھنے کے لئے اپنے سروں سے آنجل کو اٹھایا اور سربہ نہ ہو کر بے حد پریشانی کے عالم میں آہ و زاری شروع کی۔ فیروز شاہ نے مستورات کو اس قدر پریشان و مضطرب کیج کر اور ان کی گفتگو کو سن کر فرمایا کہ میں نے تسلیم کیا کہ میں شر کے اندر داخل ہو گیا اور چند مسلمانوں کو گرفتار بھی کیا اور اس ملک کو فتح کر کے اپنے نام کا خطبہ بھی جاری کر دیا، لیکن جب میں حصار کے اندر داخل ہوں گا اور اہل قلعہ کو جو تمام و مکمل مسلمان ہیں، زیر کرلوں گا تو یہ پرده نشین نائل افراد کے ہاتھ میں گرفتار ہو کے بے عزت ہوں گی، ایسی حالت میں میرے اور مغلوں کے درمیان کیا فرق باقی رہے گا اور میں خدا کو کیا منہ و کھاؤں گا۔

بادشاہ کی تقریب سن کر تاتار خال نے عرض کیا کہ فتح شدہ ملک سے دست بردار ہونا مناسب نہیں ہے۔ فیروز شاہ فرشتہ خصلت نے فرمایا کہ اکثر سلاطین دہلی اس ملک پر حملہ آور ہوئے اور انہوں نے بنگالے کو فتح کیا لیکن ان میں سے کسی شخص نے اپنی فراست کی وجہ سے اس سرزین میں قیام نہ کیا جس کی وجہ یہ ہے کہ بنگالے کا ملک رنگیوں کی بستی ہے اور یہاں کے تمام امراء اپنی سُنی و کوشش سے جزاۓ کے اندر رہتے ہیں اس لئے سلاطین دہلی کی رائے و تقلید کی مخالفت کرنا مصلحت سے بعید ہے۔ فیروز شاہ الہام اللہ کی وجہ سے اسی اندیشے پر واپس ہوا اکدابہ کو آزاد پور کے نام سے موسم کیا۔ اس مقام پر خان اعظم تاتار خال سے اور فعل ایسے سرزد ہوئے کہ ان کی وجہ سے فیروز شاہ خان اعظم سے بے حد خوش ہوا۔

کہتے ہیں کہ خان اعظم نے شیر کی طرح سلطان مُش الدین کا تعاقب کیا اور اس امر میں بے حد سُنی کی کہ حریف تک جلد پہنچ جائے۔

سلطان مُش الدین نے تاتار خال کے خوف سے راہ فرار اختیار کی، اور خان اعظم نے حریف کے سر پر پہنچ کر ارادہ کیا کہ اس پر تکوار کا وار کرے۔

خان اعظم کے دل میں ایک خیال پیدا ہوا اور اس نے سلطان شمس الدین پر تکوار نہ چلائی اور اس کے تعاقب سے دست بردار ہو گیا۔

جنگ کے بعد فیروز شاہ نے تاتار خال سے دریافت کیا کہ تم نے حریف پر اس قدر قابو پا کر تکوار نیام سے نکال لیکن عقل کام نہیں کرتی کہ تکوار کا وار کئے تم کیوں واپس ہوئے۔

تاتار خال نے بے حد خوب و عمدہ جواب دیا اور عرض کیا کہ میں نے یہ خیال کیا کہ تاجدار ان عالم پر مجھ کو تکوار چلانا مناسب نہیں ہے اور اس خیال و فعل کے اسرار و آثار کو واضح کرنا میرے ذمے ہے۔ غرضیکہ تاتار خال نے اپنے فعل و خیال کو توضیح سے بیان کیا جس کو فیروز شاہ نے بے حد پسند کیا۔

## چوتھا باب

### دہلی والپس آنا

فیروز شاہ نے خدا کی مدد سے بنگالے کو فتح کیا اور ہر خاص و عام کو راحت نصیر ہوئی۔

پادشاہ نے حکم دیا کہ بنگالے کے تمام مقتول افراد کے سرجع کئے جائیں۔

فیروز شاہ نے وعدہ کیا کہ جو شخص مقتول بنگالیوں کے سر لائے گا۔ فی سرایک تنگہ نقرہ النعام پائے گا۔ اس حکم کی بنا پر تمام لشکریوں نے اس حکم کی تعمیل میں کمر ہست باندھی اور کشتؤں کے سر لا کر انبار کرنے لگے۔ ان سروں کا شمار کیا گیا اور معلوم ہوا کہ ایک لاکھ اسی ہزار سربلکہ اس سے زیادہ جمع ہوئے اس لئے کہ سات کوس کے فاصلے تک یہ کوشش جاری رہی۔

فیروز شاہ نہایت جلا و جلال کے ساتھ انبار کے قریب تھا اور ان سروں کا ملاحظہ کر رہا تھا۔

پادشاہ پیش عترت ان سروں کو دیکھتا اور اپنے مقرب اہل دربار سے روکر اور آہ بھر کر تھا کہ ان غریبوں نے تعلق نان کی وجہ سے یہ روز سیاہ دیکھا اگر شکم کا تعلق اور اہل دعیال و اطفال کا خیال نہ ہوتا تو اس روز بد میں گرفتار نہ ہوتے۔

اس واقعے کے بعد پادشاہ بے حد شان و شوکت کے ساتھ دارالملک دہلی والپس ہوا۔

پادشاہ پندوا پہنچا اور اس شر میں اس کے نام کا خطبہ پڑھا گیا۔

فیروز شاہ نے پندوا کو فیروز آباد کے نام سے موسم کیا۔

چونکہ فیروز شاہ نے آکدابہ کو آزاد پور اور پنڈوہ کو فیروز آباد کے نام سے موسم کیا اس لئے اب تک ان شریوں کے سلاطین میں برکت کے لحاظ سے ان ممالک کو انہی ناموں سے یاد کرتے ہیں اور سرکاری وفاتر میں اب تک یہی لکھتے ہیں آزاد پور عرف آکدابہ اور فیروز آباد عرف پنڈوہ۔

فیروز شاہ دریائے کوئی کے کنارے پہنچا کہ برسات کا موسم آگیا اور بلاشہ نے حکم دیا کہ شہنی لٹکر مثل جیش شاہ فنفور کے بند کشاکشیوں میں دریا کو عبور کرے۔ غرض کہ تمام حشم و خدام نے بند کشاکشیوں کے ذریعے دریا کو عبور کیا۔ سلطان مسیح الدین آکدابہ میں داخل ہوا اور اس کو توال کو جس نے شر کا دروازہ بند کر دیا تھا قتل کیا۔

محقریہ کہ سلطان فیروز شاہ فتحمند واپس آیا اور فتح نامہ دہلی روانہ کیا۔ اس زمانے میں خواجہ جمال مقبول یعنی وزیر پر تدبیر دہلی میں نائب غیبت تھا اور شر کی حفاظت میں بے حد کوشش کر رہا تھا۔

یہ فتح نامہ دہلی پہنچا اور خان جمال و تمام الہ دہلی کو دو دو سرتیں حاصل ہوئیں ایک خوشی تو فتح بنگالہ کی اور دوسری اس امر کی کہ فیروز شاہ صحیح و سالم واپس آ رہا ہے۔ فتح مند لٹکرنے دہلی میں آکیس روز طبل شادیانہ بجوائے۔

اس درمیان میں فیروز شاہ دہلی کے قریب پہنچا اور خان جمال نے بے شمار اسباب و خدمتی مہیا کئے، شر میں چہ قبے بنائے گئے اس لئے کہ اب تک فیروز آباد، آباد و معمور نہ ہوا تھا۔

جس روز کہ بلاشہ دہلی میں داخل ہوا اس قدر بیوق جمع ہوئیں کہ ان کا شمار نہیں ہو سکا۔

واضح ہو کہ بیوق بھی فیروز شاہ کی ایجاد ہے، سلاطین گزشتہ کے عمد میں اس کا نام و نشان نہ تھا۔

بلاشہ شر میں داخل ہوا اور سینالیس ہاتھی جو لکھنوتی میں حاصل ہوئے تھے اس

طرح لشکر کے آگے آگے تھے کہ جانور مختلف رنگوں سے رنگے ہوئے تھے اور ان پر  
نرم نیہ کی عماری اور جھولیں پڑی ہوئی تھیں۔  
پادشاہ کے داخلے کے وقت ہر صیفروں کبیر نے فیروز شاہ کا استقبال کیا اور ہر مردوں  
عورت جوان و ضعیف فیروز شاہ کی ترقی عمر و اقبال کے لئے دعا کر رہا تھا۔  
معتبر اشخاص نے سورخ عفیف سے روایت کی ہے کہ فیروز شاہ گیارہ ماہ لکھنوتی  
کی طرف رہا اور اس مدت کے بعد وہی واپس آیا۔

## پانچواں باب

### شہر حصار فیروزہ کی بنیاد

نقل ہے کہ سلطان فیروز شاہ خدا کی عنایت سے شر میں آیا اور چند سال متواتر شر و بھی میں مقیم رہا۔

پادشاہ لکھنوتی سے واپس ہو کر ڈھائی سال حصار فیروزہ کی طرف رہا اور ملک کے انتظام میں اس نے بے حد کوشش کی اور تمام عالم کو اپنے احسان میں شاد و مطمئن کیا۔ اس زمانے میں پادشاہ نے حصار فیروز آباد کی بنیاد رکھی۔

جب کبھی کہ فیروز شاہ شر میں آتا تو چند روز تو پائے تخت میں قیام کرتا اور بعد اس کے حصار فیروز کو واپس جاتا۔

پادشاہ کے دل میں حصار فیروزہ آباد کرنے کا خیال ہوا اور اس مقام پر جمل کہ اب فیروز آباد واقع ہے پسلے ہی دو بڑے مواضع آباد تھے۔

یہ مواضع کداس بزرگ و کداس خرد کے نام سے مشہور تھے۔ کداس بزرگ میں پچاس کھڑک اور خرد میں چالیس داخل تھے، اس لئے کہ اس ملک میں کوئی موضع ایسا نہیں ہے جس میں کھڑک موجود نہ ہو۔

فیروز شاہ نے کداس بزرگ کی زمین کو بے حد پسند کیا اور یہ فرمایا کہ کیا خوب ہوتا کہ اس مقام پر ایک عمدہ شر آباد ہو اس لئے کہ خدا کی مشیت و حکمت سے یہ مقام بے آب تھا، بلکہ موسم گرم میں جب کہ عراق و خراسان سے راہرو اس مقام پر آتے تو ایک کوزہ آب کی قیمت چار جیٹل ادا کرتے تھے۔

فیروز شاہ نے اس مقام پر فرمایا کہ مجھ کو خدا کے رحم و کرم سے امید ہے کہ جب مسلمانوں کے نفع رسلنے کے لئے اس مقام پر جدید شر آباد کروں گا تو خداوند کریم بھی اپنے رحم و کرم سے اس سرزین کو پانی سے سیراب فرمادے گا۔

فیروز شاہ نے اس سرزین میں قیام فرمایا اور اس کام میں بے حد سُقی و کوشش کر کے شر کا سُنگ بنیاد رکھا۔ فیروز شاہ چند سال تمام خاندان و ملوک درگاہ کے ہمراہ اس کارخیر میں مصروف رہا اور پھر وہ کوہ نزے سے لا کر پختہ چونہ کوئی سُنگ میں ملا کر ایک بے حد طویل و عریض و بلند حصار تعمیر کرانا شروع کیا، بادشاہ کے تمام اعوان و انصار کے لئے اس شہر میں خاص فرود گاہیں تجویز کی گئیں اور ہر امیر اپنی فرودگاہ میں بے حد سُقی و کوشش کے ساتھ پختہ و جدید عمارت تعمیر کرنے میں مصروف ہوا۔

غرض کہ حصار مرتب ہو گیا اور ایک مدت اس کی تعمیل و تعمیر میں صرف ہوئی اور بادشاہ نے اس حصار کو فیروز آباد کے نام سے موسم کیا۔

حصار کے مرتب ہونے کے بعد خندق کھودنا شروع کی۔

خندق اس طرح کھوڈا گیا کہ اس کی نہ اور بازو سے رینخت اٹھایا گیا اور خندق کے بازوؤں کے اوپر کنگہ باندھا گیا۔

اس کے علاوہ ایک بے نظیر حوض حصار کے اندر بنایا گیا جس کا پانی خندق میں گرتا تھا۔

حصار کے اندر ایک کوئی بھی تیار کیا گیا۔ یہ کوئی ایسا بے نظیر تھا کہ بلو جو دیجید سُقی و کوشش کے اس کی نظیر دریافت نہ ہو سکتی تھی۔

اس کوئی میں بے شمار محل تعمیر کئے گئے اور ہر محل میں بے حد مخلف و آرائی پیدا کی گئی اور ان میں بے شمار علمتیں رکھی گئیں۔

اس کوئی میں ایک حکمت یہ تھی کہ اگر کوئی صاحب فہم و فراست شخص کوئی کے محل کے اندر آتا تو اگر چند محل کی سیر کرتا تو اسی کوئی کے درمیان پہنچ جاتا۔ کوئی کا زیریں حصہ قطعاً ”تاریک تھا کہ اگر نگہبان راہنمائی نہ کرے تو اس تاریکی سے باہر آنا محال ہو جائے۔

کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ ایک فراش تھا اس مقام پر آیا اور چند روز غائب رہا، بعد اس کے اور نگہبان بھی اس مقام پر پہنچے اور فراش کو تاریکی سے باہر لے آئے۔

مختری یہ کہ فیروز شاہ نے شہلک عالی مرتبہ کی طرح حصار فیروز آباد تعمیر کیا اور ایسا کوئی عجیب و پراسرار تیار کیا۔

اس کے بعد حتم شر میں حصار فیروز آباد واقع تھا اور اس کے اطراف میں تمام خاندان و طوک و امرا داعیان دولت نے اپنے اپنے مکان تعمیر کئے اور بے حد فیض و عمدہ محل و قصور تیار ہو گئے۔ فیروز شاہ کو معلوم تھا کہ یہ مقام بے آب ہے۔ بادشاہ نے ارادہ کیا کہ یہاں پانی پہنچائے۔ بادشاہ نے خود اس کام میں کوشش کی اور دریا کے ساحل سے نہر حصار فیروزہ میں لے آیا۔ ایک نہر دریائے جمنا اور دوسری دریائے ستبلج سے۔ دریائے جمنا کے ساحل سے جو نہر لائی گئی وہ نہر مثل نہر رجیواہ والغفاری کے تھی۔ ان دونوں نہروں کا دہانہ کرناں کے ساتھ سے نکلا گیا اور اسی کوس کے فاصلے تک حصار فیروزہ میں لاایا گیا۔

مورخ عفیف کے والد نے جو اس زمانے میں بادشاہ کے مخصوص اہل دربار میں داخل اور عمدہ شب نسلی پر ممتاز تھے، خاکسار مؤلف سے بیان کیا کہ حضرت فیروز شاہ نے حصار فیروزہ کی تعمیر میں ڈھائی سال صرف کئے اور بادشاہ کے ساتھ تمام رعایا و خلقت نے بھی اس کام میں بے حد کوشش کی۔ فیروز شاہ نے بے حد خوشی و مسرت کے ساتھ حصار میں باغات و اشجار لگائے، چنانچہ ان باغات میں ہمہ قسم کے میوے پائے جاتے ہیں۔

سدابچل و خیری و نارنگ اسکندر پول اور ہر قسم کے پھول و نیشکر بے شمار اقسام و جنس کے اس بلغ میں پائے جاتے ہیں۔

نیشکر سیاہ و پونڈا دونوں قسم کے اس بلغ میں پائے جاتے ہیں اور یہ نیشکر اس قدر عمدہ و نرم تھے کہ اگر کوئی شخص ان میں دانت لگاتا اور ان کا چھلتا دانتوں سے چباتا تو ایکبارگی سرے سے اخیر تک چھلکا علیحدہ ہو جاتا۔ یہ امر البتہ تھا کہ حصار فیروزہ میں فصل خریف تو عمدہ ہوتی لیکن فصل ربيع خوب نہ ہوتی اس لئے کہ گندم بغیر پانی کے پیدا نہیں ہوتا۔

فیروز شاہ کے ان نہروں کے حصار میں لے جانے سے دونوں فصل عمدہ ہونے لگیں۔

اس سے قبل سلاطین گزشتہ کے عمدہ حکومت میں اس حصے کو ملک کے دفاتر سرکاری میں شق ہانسی تحریر کرتے تھے، لیکن جب حصار فیروزہ آباد ہوا تو اس تاریخ سے

اس نواح کو شق فیروز آبلو لکھنے لگے اور ہانی و اکدووہ و فتح آبلو سرستی سامورہ و خضر  
آبلو دیگر اقطالعات تک تمام و مکمل حصار فیروز آبلو کی شق میں داخل ہو گیا۔

غرض یہ ایک عظیم الشان شربن گیا جس میں آبلوی وزراعت کی کثرت ہوئی۔  
حصار فیروزہ کی شق داری ملک ویلان کے پرورد ہوئی۔

جب پانی کی کثرت ہوئی اور متعدد نہریں حصار میں آگئیں تو بے شمار پانی جمع ہو  
گیا، اور ہر شخص اپنی خواہش کے مطابق باغ و کھیت کے قریب کنوں کھوو سکتا تھا۔  
پانی اس قدر کثرت سے جمع ہو گیا کہ اگر چار گز زمین کھودی جاتی تو پانی برآمد ہو  
جانا تھا۔

## چھٹا باب

### شاہی املاک

نقل ہے کہ فیروز شاہ نے دونوں شر بر و بحر کے طریقے پر آباد کئے، ایک فتح آباد جس کی بابت حصہ اول میں تذکرہ ہو چکا اور دوم حصہ فیروزہ جس کامیان اسکی تحریر کیا گیا۔

ان دونوں مقالات میں بے شمار بکثرت نہیں جاری کی گئیں اور تمام نہیں اسی (80) یا نوے (90) کوس تک جاری ہوئیں۔

نہیں کے درمیان تمام ترقیات و قربات آباد تھے، چنانچہ قصبه جنید و قصبه دھاتر تھے و شربانی و تغلق پور عرف سیدم وغیرہ حصہ ملک ان نہیں سے سیراب ہوتے تھے۔ ہر قصبه و موضع میں نہیں جاری تھیں اور ان نہیں کے پانی سے رعایا و خلقت کو بے شمار نفع حاصل ہوتا تھا۔

اس موقع پر فیروز شاہ نے فرمایا کہ ممالک محروسہ کے تمام علماء و مشائخ کو جمع کیا جائے اور ان سے یہ فتویٰ طلب کیا جائے کہ اگر کوئی شخص اپنی ذاتی کوشش اور ذاتی مل کے صرف سے آب غرائب کے کنارے سے پانی کی نہیں جاری کرے اور یہ نہیں حدود و قصبات و قربات میں جاری ہوں اور ان مقالات کے باشندے ان نہیں سے نفع حاصل کریں تو آیا اس جاری کرنے والے کو بھی حق سی حاصل ہے یا نہیں۔ علماء نے جواب دیا کہ سی کتنہ کو حق شرب حاصل ہے، یعنی یہ کہ قربات و قصبات کی آمدی میں دسوائی حصہ اس شخص کا ہے۔

اس کے بعد فیروز شاہ نے ان نہیں کا حق شرب اپنی املاک میں داخل کیا۔

اسی طرح بادشاہ دیں پناہ نے بے شمار مردہ زمین کو آباد کر کے ان کے محاصل اپنی املاک میں شامل کئے۔ بادشاہ نے ان مقالات کی آمدی علماء و مشائخ کے نام مقرر کی اور

اس کو بیت المآل سے خارج تصور فرمایا۔

بادشاہ نے ان رقوم کو سام لیتی حصول میں تقسیم کیا۔

واضح ہو کہ اس زمانے میں دو چیزیں الماک میں داخل تھیں، ایک حاصل حق شرب اور دوسرے آباؤ تسبیات کے حاصل، اور اس طرح تقریباً دو لاکھ تنگے فیروز شاہ کی ملک قرار پائے تھے۔

سبحان اللہ جس قدر الالاک فیروز شاہ کے قبضے میں تھیں کسی بادشاہ ولی کو میرمنہ ہوتی ہوں گی۔ شاہی الماک کی کثرت اس درجہ پہنچ گئی کہ الماک خاص کے عمدہ دار علیحدہ مقرر کئے گئے اور اس کا خزانہ جدا قائم کیا گیا۔

اگر برسات کا موسم آتا اور بارش شدید ہوتی تو بادشاہ اپنے بعض مخصوص اہل دربار کو اس امر پر مقرر کرتا کہ یہ امراء ہر نمر کے دہانے کا دورہ کریں اور بادشاہ کو مطلع کریں کہ سیالاب کس مقام تک پہنچ گیا ہے۔ بارہا ایسا ہوا ہے کہ مورخ عفیف کے پور ویر اور اس امر کی تشخیص کے لئے دربار شاہی سے مقرر کئے گئے ہیں کہ نہروں کے گرد سفر کر کے اس امر کا اندازہ لگائیں کہ سیالاب کمال تک پہنچا ہے۔

اگر بادشاہ کو معلوم ہوتا کہ سیالاب نے ایک بہت بڑے حصہ ملک کو سیراب کر دیا ہے اور نہروں کا پانی مشرق سے مغرب تک پہنچ گیا ہے تو بادشاہ بے حد خوش ہوتا اور اپنے جامے میں پھولانہ سماتا۔ اگر کوئی قریہ یا قصبه ویران و تباہ ہو جاتا تو اس مقام کے عمدہ داروں سے شدت و ختنی کے ساتھ باز پرس کی جاتی تھی۔

ساتوں باب

## مورخ کے پیرو مرشد سے ملاقات

نقل ہے کہ فیروز شاہ حصار فیروزہ سے خاص کر مورخ کے پیرو مرشد سے ملاقات کرنے کے لئے ہانسی حاضر ہوا۔ واضح ہو کہ اس نمانے میں حضرت شیخ قطب الدین قدس اللہ سرہ العزیز مورخ کے مرشد کے پیرو مرشد نے آنحضرت فانی سے رحلت فرمائی اور مورخ کے پیرو مرشد سجادہ طریقت پر رونق افروز تھے۔

فیروز شاہ حضرت کی خانقاہ کے قریب پہنچا اور جناب شیخ نے ارادہ کیا کہ پادشاہ کی تعظیم کے لئے سجادہ ارشاد پر کھڑے ہوں، لیکن فیروز شاہ نے حضرت کو قدم دے کر اس تعظیم سے منع فرمایا۔

ملاقات کے بعد مصافحہ ہوا اور دو پادشاہ برگزیدہ خلافت ایک ہی جگہ بیٹھے اور حضرت شیخ نے قائدے کے مطابق وعظ و نصیحت شروع کی۔

مقررہ گفتگو کے بعد فیروز شاہ نے شہانہ انداز میں کلام شروع کیا اور حضرت شیخ سے عرض کیا کہ میں نے محض بندگان خدا کی آسانیش و امن کے لئے اور اہل اسلام کو راحت پہنچانے کی غرض سے حصار فیروزہ تعمیر کیا ہے، اگر جناب شیخ بھی رحمت و شفقت کے لحاظ سے اس حصار میں قیام فرمائیں تو بے حد مناسب ہو گا۔

حضرت کے قیام کے لئے خانقاہ تعمیر کر دی جائے گی اور مصارف خانقاہ کے لئے ہر صادر و وارد کے لحاظ سے اخراجات مقرر کر دیئے جائیں گے۔

حضرت شیخ اگر حصار میں قیام فرمائیں گے تو امید ہے کہ حضرت کے قدوں کی برکت سے اہل حصار تمام بلیا تو گردش روزگار سے محفوظ رہیں گے۔

حضرت شیخ نے فرمایا کہ دعا گو کا حصار میں قیام کرنا فرمان شاہی خیال کیا جائے گا یا خود دعا گو کا اختیاری فعل ہو گا۔

فیروز شاہ نے فرمایا کہ خدا ایسا نہ کرے کہ میں حضرت کو کسی قسم کا حکم دوں، اگر حضرت شیخ خود قیام اختیار فرمائیں تو حصار کی سعادت اور اہل حصار کی خوش قسمتی ہو گی۔

جناب شیخ نے فرمایا کہ دعا گو کا اختیاری مقام یہی شرہانی ہے جو دعا گو کے جد و پدر کا مسکن ہے اور حضرت شیخ الاسلام فرید الدین شیخ شکر علیہ الرحمۃ و حضرت محبوب الہی نے اسلاف کو یہ مقام عطا فرمایا ہے۔

فیروز شاہ نے حضرت شیخ کے جواب کو بے حد پسند فرمایا اور کہا کہ مناسب یہی ہے کہ حضرت اسی شرہانی میں قیام فرمائیں۔

اللہ تعالیٰ کے رحم و کرم سے امید ہے کہ حضرت کی برکات سے حصار فیروزہ تمام آفات ارضی و سلوی سے محفوظ و آباد و معمور رہے گا۔

سبحان اللہ جو کلمہ کہ فیروز شاہ کی زبان پر جاری ہوا آخر میں اسی کاظموں ہوا یعنی اسی دور میں جب کہ سک دل گروہ نے خدا کی مشیت کے مطابق ولی کو تخت و تاراج کیا اور اہل اسلام و ذی افراد کا مال و اسباب تباہ و برباد ہوا تو حضرت شیخ کے قدم کی برکت سے اہل ہانی قطعاً "محفوظ رہے بلکہ حصار فیروزہ کا وہ حصہ بھی جو حصار ہانی کے مضائقات میں داخل ہو چکا تھا تمام بلیات سے محفوظ و مامون رہا۔

انشاء اللہ تعالیٰ شرہانی کا تمام حاویت سے محفوظ رہنا اور حضرت شیخ کی کرامت سے اہل شرہ کا محفوظ رہنا، جس کا مفصل بیان اس تصنیف کا ایک اہم ترین مقصد ہے،

آخر کتاب میں شرح و بسط کے ساتھ ہدیہ ناظرین کیا جائے گا۔

واضح ہو کہ مورخ عفیف کا ایک مقصد اس تاریخ کی تالیف سے یہ ہے کہ اس واقعے کو مفصل بیان کرے۔

## آٹھواں باب

### فیروز آباد کا آباد کرنا

نقل ہے کہ سلطان فیروز شاہ کو خیال پیدا ہوا کہ شر فیروز آباد بسائے۔ بادشاہ نے اس امر کے لئے کوشش شروع کی اور دہلی کے جوار میں اکثر مقالمات کی محض انتخاب کی غرض سے سیر کی۔

آخر کار بادشاہ نے دریائے جمنا کے ساحل پر ایک قطعہ زمین انتخاب فرمایا۔ واضح ہو کہ فیروز آباد کی بنا بادشاہ کے بار دوم لکھنوتی روانہ ہونے سے قبل کی گئی۔

مختریہ کہ تجہب زمین میں کوشک کی تعمیر شروع ہوئی اور عمارت کے عمدہ دار و ماہرو تجربہ کار کار گیر تعمیر میں معروف ہوئے۔

تمام خالان و ملوک بارگاہ نے بھی اس کوشک میں اپنے محل تعمیر کرائے۔ کہتے ہیں کہ فیروز آباد کی بنا میں انحصارہ مواضع کی زمین شریں داخل ہو گئی، چنانچہ قصبه اندرپت و سرائے شیخ ملک یار پرانی و سرائے شیخ ابو بکر طوسی و زمین مواضع کا دین و زمین کیشوڑہ و زمین اندھا ولی و زمین سرائے ملکہ و زمین مقبرہ سلطان رضیہ و زمین بھاری و زمین مرولہ و زمین سلطان پور وغیرہ مواضع شریں داخل ہو گئے۔

فیروز آباد میں خدا کی عنایت و مریانی سے اس قدر آبادی میں اضافہ ہوا کہ قصبه اندرپت سے کوشک شکار تک تمام حصہ ملک آباد و معمور ہو گیا۔

واضح ہو کہ اندرپت سے کوشک شکار تک پانچ کوس کا فاصلہ ہے جس میں ایک کوس سے دوسرے کوس تک مسلسل آبادی پائی جاتی ہے۔

مخلوق نے شر میں گھج کے پختہ مکانات تعمیر کرائے اور اس قدر کثرت سے مساجد تعمیر کرائیں کہ ان کا شمار مشکل ہے۔

شر میں ہر قسم کے طویل بازار قائم ہوئے اور یہاں کے باشندے خوش حال و فارغ البال ہو گئے۔

اسی طرح شر میں آٹھ مساجد تعمیر کی گئیں جن کی تفصیل حسب ذیل ہے۔

ایک مسجد خاص، مسجد نائب باربک، مسجد ملک، بحر خون، بھمنی، مسجد ملک نظام الملک مسجد جمعہ در کوٹک شکار، مسجد اندر پت۔

یہ آٹھویں مسجد بیجد بزرگ اور اس قدر بڑی تھیں کہ ہر مسجد میں دس ہزار نمازی عبادت کر سکتے تھے۔ عجیب بات یہ ہے کہ سلطان فیروز شاہ کے چهل سالہ دور حکومت میں شرودہلی و فیروز آباد میں ہمیشہ پانچ کوس کا فاصلہ رہا۔

خلافت شر اپنی ضروریات کے پورا کرنے اور نیز اپنے دیگر تعلقات کی وجہ سے دہلی سے فیروز آباد آتے اور اسی طرح فیروز آباد سے دہلی جاتے تھے۔

غرضیکہ اس پانچ کوس کی مسافت میں جو دہلی و فیروز آباد کے درمیان میں تھی۔ خلافت کی آمدورفت بلانہ روز مور و ملخ کی طرح جاری تھی۔

آمدورفت کے لئے بیگاریوں کا گروہ، سواریاں و جانور اور گھوڑے تیار رہتے تھے۔ جس وقت بھی کوئی شخص دہلی سے فیروز آباد، فیروز آباد سے دہلی کی روائی کا ارادہ کرتا تو گاڑی، بیل یا گھوڑا، جو سواری وہ پسند کرتا، اختیار کر کے چند جیتيل مقررہ کرایہ ادا کرتا تھا اور ایک ہی وہلہ میں اپنی منزل مقصود کو پہنچ جاتا تھا۔

اس کے علاوہ کماروں کا ایک گروہ ڈولہ لئے ہوئے ہر وقت حاضر رہتا تھا اور جو شخص چاہتا ڈولے پر سوار ہوتا تھا۔

فی کس کرایہ گاڑی کا چار جیتيل اور بیل کا چھ جیتيل اور گھوڑے کا بارہ اور ڈولے کا شمشنگہ مقرر تھا۔ غرضیکہ اسی طریقے پر چالیس سال کاہل یہ راہ جاری رہی اور مزدوروں کا ایک گروہ شر سے نزدیک و دور کرائے میں مشغول ہوتا تھا، اور ان کی زندگی

بھولی بسر ہوتی تھی۔

سچان اللہ ایسا آپلو معمور شر جو آسمان کبود کے نیچے دارالملک ولی کے نام سے مشهور ہے، خدا کی مشیت اور اس کے حکم سے اس درجہ تباہ و برپاد ہو گیا اور اس شر کی خلقت و رعایا مرضی و تقدیر الہی کے مطابق مغلوں کے ہاتھ سے تباہ و تاراج ہوئی اور بالی ماندہ اطراف میں آوارہ و ملن ہو گئی۔ حق یہ ہے کہ خدا کی مشیت و مرضی میں دم مارنے کی محل نہیں ہے۔

## نوال باب

### ظفر خاں کی فریادِ رسی

فیروز شاہ حصار فیروزہ کی تحریک میں حد سے زیادہ کوشش کر رہا تھا کہ خانِ اعظم ظفر خاں سنار گاؤں سے قدم بوسی کے لئے حاضر ہوا۔ اس امیر کی حاضری کا قصہ معتبر روایت کے مطابق یہ ہے کہ مُش عفیف سے راست گفتار اشخاص نے یہ بیان کیا کہ ظفر خاں بادشاہ سنار گاؤں مسمی سلطان فخر الدین کا داماد تھا۔

واضح ہو کہ سنار گاؤں سخت گاہ پنڈوہ سے قبل کا آباد کیا ہوا ہے، اور اس لئے فاصلے پر ہے۔

فیروز شاہ کی اول واپسی کے بعد سلطان مُش الدین کشی میں سوار ہو کر چند روز میں سنار گاؤں پہنچا۔

سلطان فخر الدین جس کو عام اشخاص فخر کرتے ہیں، سنار گاؤں میں مطمئن زندگی بر کر رہا تھا۔ سلطان مُش الدین نے فخر الدین کو گرفتار کیا اور پھر قتل کر ڈالا۔ اور سنار گاؤں پر قابض ہو گیا۔

سلطان فخر الدین ان حوادث میں بچلا ہوا اور اس کے اعون و انصار متفق و پر آئندہ ہو گئے۔ ظفر خاں اس زمانے میں تمام عمل کے کارناموں کی تحقیقات اور تحصیل مل کے لئے مملکت سنار گاؤں میں دورہ کر رہا تھا۔

ظفر خاں نے یہ داستان سنی تو بید کی ماہنہ خوف سے لرزنے لگا۔ خان مذکور سنار گاؤں سے فرار ہو کر جہاز میں سوار ہوا اور دریا کی مشکل و خطرناک راہ طے کر کے ایک مدت کے بعد بہزار وقت و خرابی ٹھٹھھے میں وارد ہوا اور

ٹھنڈھ سے دہلی پہنچا۔

مختریہ کہ ظفر خال نے بادشاہ کی قدم بوسی حاصل کی اور اس امیر کے حالات کا معروضہ بادشاہ کے حضور میں پیش ہوا۔

فیروز شاہ اس زمانے میں حصار فیروزہ میں مقیم تھا۔

بادشاہ نے نہایت شان و شوکت کے ساتھ دربار عام آراستہ کیا، اور ہر شخص کو باریابی عطا کی۔

تمام خان و ملوک بادشاہ کی بارگاہ میں حاضر ہوئے اور ہر شخص اپنے مناسب مقام پر استوارہ ہوا۔

مورخ عفیف نے ظفر خال کی حاضری و پائے بوسی کا قصہ اپنے والد ماجد کی زبان سے سنا جو اس زمانے میں بادشاہ کے خاص خاص تھے۔

مورخ کے والد ماجد نے بیان کیا کہ ظفر خال بادشاہ کے حضور میں لایا گیا اور خان مذکور نے محل حجاب سے آواب بجا لایا۔

ظفر خال آواب بادشاہی و رعب دربار سے بے ہوش ہو گیا، اس لئے کہ اس نے لکھنوتی میں کبھی ایسا دربار نہ دیکھا تھا۔ غرضیکہ ظفر خال نے ایک خدمتی سبیل بادشاہ کے حضور میں پیش کیا اور شرف قدم بوسی حاصل کیا۔

مختریہ کہ بادشاہ دین پرور نے رحم و کرم سے کام لیا اور ظفر خال کی طرف مخاطب ہو کر فرمایا کہ اب تم مطمین رہو اور کسی طرح کا اندریشہ و خوف دل میں نہ لاؤ۔ اگرچہ تم نے بے حد شدائد برداشت کئے اور بے انتہا خوف و خطر کی وجہ سے تم پر خواب و خور حرام رہا ہے، لیکن خدا کا شکر ادا کرو کہ تم اپنے مقاصد میں کامیاب ہوئے۔ تمہاری سنار گاؤں کی الملک سے دوچند تم کو بیہاں عطا کی جائیں گی۔

غرض کہ ظفر خال نے خاص بندگان بادشاہی کی طرح سرزین پر رکھا اور فیروز شاہ کی تعریف میں چند کلمات عرض کئے۔ ظفر خال نے عرض کیا کہ بندہ مسکین اپنے وطن میں اطمینان کے ساتھ زندگی بس رکرتا اور اہل اسلام کی حفاظت کر رہا تھا کہ سلطان شمس الدین زیدی نے جو بادشاہ کا ضرب خورودہ طماںچہ زدہ و نیز امیران بادشاہ سے ٹکلت

خوردہ ہے، مکاری سے کام لیا اور یکايك سنار گاؤں میں وارد ہو کر سلطان فخر الدین کو زندہ گرفتار کر لیا۔ پور دگار عالم نے اس بندہ پور دگار کو دشمنوں کے شر سے نجات دی۔

ندوی نے اپنے دل میں خیال کیا کہ سلطان شمس الدین سے میرا انتقام دنیا کا کوئی تاجدار نہیں لے سکتا صرف اگر خداوند عالم و بادشاہ گیتی پناہ توجہ فرمائیں تو ممکن ہے کہ ندوی اپنی مراد کو پہنچے۔

یہ بندہ تمام عالم میں سرگردان و پریشان پھر کر خداوند عالم کی بارگاہ میں حاضر ہوا ہے تاکہ حضرت شاہ اپنی مسابت بادشاہی سے اس مظلوم و معتموم کا انتقام دشمن سے لے لیں اور انصاف فرمائیں۔

ظفر خاں نے اپنی تقریر ختم کی اور بادشاہ نے نہایت عزت و جاہ کے ساتھ جواب دیا کہ تم مطسّن رہو اور دیکھو کہ خدا کی مرضی کیا ہے۔  
ظفر خاں اور اس کے رفقاء نے شرف قدم بوسی حاصل کیا اور ان کو زردوزی و زربفت خلعت عطا ہوئے۔

ظفر خاں کو اول ہی روز بادشاہ نے بصیغہ جامد شوئی تمیں ہزار تنگے مرحمت کئے اور آئین سلطانی کے مطابق اس کو ظفر خاں کا خطاب بھی عطا کیا۔  
فیروز شاہ نے ظفر خاں اور اس کے اعوان و انصار کے لئے چار لاکھ کی رقم بطور انعام مقرر کی۔

ظفر خاں کے ہمراہ ہزار سوار اور بے شمار پیادے تھے۔  
خان نذکور کو نائب وزیر کا عنده بھی عطا ہوا لیکن آخر میں یہ امیر مرتبہ وزارت پر فائز ہوا، جیسا کہ مورخ عفیف اس سے پیش تحریر کرچکا ہے۔

غرض کہ ظفر خاں بادشاہ کے حضور سے بے حد خوش و کامیاب واپس آیا اور فارغ البال و مرفة الحال اپنے مقام پر زندگی بس رکرنے لگا۔  
دوسرے روز آفتاب افق مشرق پر طلوع ہوا اور فیروز شاہ نے بے حد شان و شوکت کے ساتھ دربار عام کیا۔ ظفر خاں غمگین و رنجیدہ حاضر ہوا اور بے حد پریشانی

کے عالم میں اس نے تین بار زمین ادب کو بوسہ دیا۔

فیروز شاہ نے ظفر خال کو دیکھ کر اس سے دریافت کیا کہ میں تجھ کو تمام حاضرین میں زیادہ فکر مند پاتا ہوں۔ ظفر خال نے بار و گر زمین ادب کو بوسہ دے کر عرض کیا کہ بادشاہ کو معلوم ہے کہ اہل غم سکون سے عاری اور مظلوم صبر سے مبرا ہوتے ہیں اور ضبط و ثبات کو ہاتھ سے کھو بیٹھتے ہیں۔ اگر بادشاہ اپنی عنایت خاص سے اس بندے پر رحم و کرم فرمائیں اور میرے احوال پر متوجہ ہو کر فریاد رسی کریں تو البتہ میری خاطر پریشان کو تسلی ہو سکتی ہے۔

ظفر خال نے بادشاہ کے حضور میں یہ تقریر کی اور فیروز شاہ نے اس سے کہا کہ تم اس وقت دہلی میں خان جمال کے پاس جاؤ، ہم بھی تمہارے عقب میں روانہ ہوتے ہیں۔ اور خدا کے حکم کا انتظار کرتے ہیں۔

ظفر خال نے بادشاہ سے رخصت ہو کر خان جمال سے ملاقات کی اور اس امیر نے بھی خان مذکور پر نوازش فرمائ کر بے حد تسلیم و تشغیل کی۔ خان جمال نے ظفر خال کو چھتر سبز میں جو علامی بارہ کا مقام تھا فروکش ہونے کی دعوت دی۔

چند روز کے بعد فیروز شاہ بھی دہلی سے برآمد ہوا اور خان جمال سے ظفر خال کے متعلق گفتگو کی۔

فیروز شاہ نے خان جمال سے کہا کہ ظفر خال اپنا انتقام لینے ہمارے پاس حاضر ہوا ہے اس معاملے میں تمہاری کیا رائے ہے۔

خان جمال نے عرض کیا کہ سلطان شمس الدین بادشاہ دین پناہ سے خائف ہوا اور چونکہ یہ فرمائ روا صاحب قوت و شوکت تھا، اس نے خیال کیا کہ جزاً آکدابہ میں قیام کرنا مناسب نہیں ہے۔

اس فرمائ روانے یہ طے کر کے کہ سارے گاؤں تمام ممالک بغلہ کے مقابلے میں قلب میں واقع ہے اس لئے اسی شر میں قیام کرنا اور دشمن سے اپنے کو محفوظ رکھنا بہتر و مناسب ہے۔

اس خیال کی بناء پر شمس الدین نے سار گاؤں پر حملہ کر کے اس ملک کو فتح کیا  
اور شرپر خود قابض ہو گیا۔

سار گاؤں کی رعایا پریشان و آوارہ وطن ہو کر بادشاہ عالم پناہ کی درگاہ میں فریاد رسی  
کے لئے حاضر ہوتی۔

اگر حضرت شاہ ملک بنگالہ میں تشریف لے جا کر اس ظالم کو سزا دیں گے تو حضرت  
کا نام نیک دنیا میں باقی رہے گا اور تمام مخلوق ہمیشہ یہی کہے گی کہ فریاد رس فیروز شاہ  
نے مظلوم افراد کی فریاد رسی فرمائی۔  
وزیر نے اپنی رائے عرض کی۔

فیروز شاہ نے فرمایا کہ تم خدا کی عنایت پر بھروسہ کر کے بنگال کے سلان و سفر کا  
انتظام کرو۔

## سوال باب

### دوسری بار لکھنوتی کی طرف روانگی

سلطان فیروز شاہ نے بار دوم لکھنوتی کا سفر کیا۔

اس مرتبہ پادشاہ نے آئین جمل داری و مراسم پادشاہی کے مطابق حشم و لشکر کو انعام و اکرام سے ملا مل کیا اور ہر خاص و عام پر نوازش فرمائی۔

غرض کہ پادشاہ کے وجود و عطا سے ہر شخص رنج و غم سے آزاد ہو کر مطمئن سفر کی منزلیں طے کرنے لگا۔

پہلے کی طرح اس مرتبہ بھی اسی ہزار سوار و بے شمار پیادے اور چار سو ستر ہاتھی اور بند کشا کشیاں فیروز شاہ کے ہمراہ تھیں۔

اس کے علاوہ اس مرتبہ پادشاہ کی سعی و کوشش سے بے حد اشخاص دہلی میں جمع ہوئے اور یہ گروہ بھی لکھنوتی کی مسم پر روانہ کیا گیا۔

اسی طرح دو دہیز اور دو بار گاہ دو خواجہ، دہیز مخن و مراتب اور ایک سو اسی شان ہر قسم کے اور شتری و خری و اپنی چوراکی دمامہ اور طبل پادشاہ کے ہمراہ تھے۔

غرض کہ پادشاہ اس شان و شوکت و جاہ و جلال کے ساتھ روانہ ہوا اور اس کے ہمراہ جرار لشکر میں نامور و مشہور جنگجو و بہادر سپاہی شامل تھے، بنگالے کے سفر میں ساتھ ہوئے۔

خان جمال جو صاحب فہم و فراست وزیر تھا، پادشاہ کی نیابت میں دہلی میں مقیم رہا۔

خان اعظم تاتار خان چند منزل پادشاہی نشان کے ہمراہ سفر کرتا رہا اور اس کے بعد

پادشاہ نے اس کو حصار فیروزہ کی جانب واپس کر دیا۔

اس زمانے میں مورخ عفیف کے والد نے جو پادشاہ کے مقرب ملازم و اہل دربار تھے خاکسار عفیف سے بیان کیا کہ تاتار خان کو واپس کرنے کی وجہ یہ ہے کہ فیروز شاہ

آغاز جلوس میں گاہ شغل شراب کرتا تھا اور اس بادہ نوشی میں احتیاط برداشتا تھا۔  
اتفاق سے ایک روز نماز صبح کے بعد بادشاہ کے لئے شراب لائی گئی۔  
یہ عجیب و غریب شراب تھی۔

یہ شراب مختلف رنگ کی ہوتی اور زعفرانی و لال و سپید ہر طرح کا بادہ بادشاہ کے  
حضور میں پیش ہوتا تھا، جس کا مزہ بے حد شیرین و خوش گوار ہوتا تھا۔  
بادشاہ کی طرح شاہی امراء و اہل دربار بھی مختلف قسم کی شراب استعمال کرتے  
تھے۔

فیروز شاہ نے نماز و وظائف سے فراغت حاصل کر کے بادہ نوشی کا ارادہ کیا ہی تھا  
کہ اس وقت پاسبان نے تاتار خال کی حاضری کی اطلاع دی۔  
فیروز شاہ تاتار خال کی آمد سے بے حد ناخوش ہوا اور شنزادہ فتح خال کو روانہ کیا  
کہ تاتار خال سے معذرت کر کے اس کو واپس کر دے۔  
فتح خال نے ہرچند اصرار کیا کہ تاتار خال واپس ہو لیکن اس امیر نے واپسی سے  
انکار کیا۔ تاتار خال بارگاہ شانتی کے رو برو بیٹھ گیا اور کما کہ مجھ کو ایک ضروری معروضہ  
پیش کرنا ہے میری حاضری ضروری و لابدی ہے۔  
فیروز شاہ کو اس واقعے کی اطلاع ہوتی۔

بادشاہ اس وقت شیر کی طرح پنگ پر بیٹھا ہوا تھا، لیکن تاتار خال کو اپنے حضور  
میں طلب کرنے کے بعد پنگ سے اترنا اور نہالچے پر بیٹھ گیا اور شراب کے ظروف  
پنگ کے نیچے پوشیدہ کر دیئے اور پنگ پر ایک چادر بچھا دی۔  
تاتار خال حاضر ہوا اور اس نے پنگ کے نیچے نظر کی اور دیکھا کہ علامات بادہ  
خواری موجود ہیں۔

خان مذکور اپنے دل میں بے حد فکرمند ہوا اور کچھ دیر تک سر در گریباں بادشاہ  
کے رو برو بیٹھا رہا۔

اس مدت میں نہ بادشاہ نے ایک لفظ کما اور نہ تاتار خال نے کچھ عرض کیا۔  
تھوڑی دیر کے بعد تاتار خال نے مر سکوت توڑی اور بھی خواہوں کی طرح عرض  
کیا کہ ہم اس وقت حریف سے مقابلہ کرنے کی تیاریاں کر رہے ہیں، اس وقت غلوص

قلب سے توبہ کرنا لازم ہے۔

یہ وقت توبہ و استغفار کا ہے، اس محل برکت سے فائدہ اٹھانا ضروری ہے اور ہر مجھ خدا کی بارگاہ میں دعا کرنا مناسب و یقینی ہے۔

فیروز شاہ نے فرمایا کہ شاید میری ذات میں تم نے ناپسندیدہ اوصاف ملاحظہ کئے ہیں جو اس قسم کی تقریر کر رہے ہو، ورنہ اس موقع پر اس گفتگو کا یہ محل ہے۔

تاتار خال نے عرض کیا کہ بندے کو پنگ کے نیچے علامات میں خواری نظر آتے

ہیں۔

فیروز شاہ نے جواب دیا کہ ظفر خال مجھ کو گاہ گاہ میں نوشی کا خیال ہوتا ہے اور کبھی کبھی اس کا شغل کرتا ہوں۔

تاتار خال نے بار دگر عرض کیا کہ یہ موقع توبہ و استغفار کا ہے۔ اس وقت ان مکروہات میں وقت ضائع کرنا مناسب نہیں ہے۔

اس موقع پر فیروز شاہ نے تاتار خال سے فرمایا کہ میں یہ قسم عمد کرتا ہوں کہ جب تک تم لشکر شاہی میں رہو گے میں ہرگز میں نوشی نہ کروں گا۔

تاتار خال نے خدا کا شکر ادا کیا اور وہاں سے واپس آیا۔

فیروز شاہ نے تاتار خال کو رخصت کرنے کے بعد اس گفتگو پر غور کیا۔

بلو شاہ کو خیال ہوا کہ تاتار خال نے شاہی رعب و داب و بارشانی عظمت و جلال کا لحاظ نہ کیا اور بے ادبانہ گفتگو کی۔

غرضیکہ چند روز اس گفتگو کو گزرے اور فیروز شاہ نے کہا کہ چونکہ حصار فیروزہ دور ہے اور اس نواح میں اشار کا مجمع بہت ہے، اس لئے اس حصہ ملک کی حفاظت بے حد ضروری ہے۔

بلو شاہ نے تاتار خال کو حصار فیروزہ پر متعین کیا تاکہ وہاں کی مخلوق اطمینان و آرام کے ساتھ زندگی بسر کرے۔ اور تاتار خال بلو شاہ سے رخصت ہو کر حصار فیروزہ روانہ ہوا۔

محض یہ کہ فیروز شاہ خدا کی اعانت و کرم سے بہرہ اندوز ہو کر اودھ اور قنوج کے درمیان سفر کرتا ہوا جون پور پہنچا۔

اس زمانے تک جونپور آباد نہ ہوا تھا۔ باؤ شاه اس مقام پر پنچا، اور خوش گوار مقلمات و دل نشین صحراء دیکھ کر فیروز شاہ نے ارادہ کیا کہ اس مقام پر ایک عالی شان شر آباد کرے۔

فیروز شاہ نے چھ ماہ یہاں قیام کیا اور دریائے گومتی کے کنارے پر شر آباد کیا اور سلطان محمد بن تغلق شاہ کے ہم پر شر کو موسم کیا۔

چونکہ سلطان محمد کا نام جو تھا، شربجی جوہان پور مشور ہوا۔

باؤ شاه نے خان جمال کو دہلی میں اس واقعیت سے اطلاع دی اور شر کی حکومت خواجہ جمال یعنی سلطان الشق کو عطا کی۔

مورخ خواجہ جمال کے ابتدائی و انتہائی حالات سلطان محمد کے تذکرے میں معرض بیان میں لائے گا۔

غرض کہ فیروز شاہ نے چھ ماہ کے بعد جون پور سے بناگلے کا رخ کیا اور متواتر کوچ کرتا ہوا جلد سے جلد بناگلہ پنچا۔

اس زمانے میں سلطان شمس الدین نے وفات پائی اور اس کا فرزند سلطان سکندر باپ کا جانشین ہوا۔ سلطان سکندر نے فیروز شاہ کی آمد کی خبر سنی اور باؤ شاہی لشکر و حشم کے خوف سے مع اپنی تمام فوج کے جزاں اکدابہ کے درمیان روپوش ہو گیا۔

فیروز شاہ نے نمایت شان و شوکت کے ساتھ تمام جزیرے کا محاصرہ کر لیا۔

باؤ شاه تمام لشکر کو آرابستہ کر کے جنگ و جدل کا مختصر تھا اور بے حد ہوشیاری کے ساتھ فوج و حشم کی حفاظت کر رہا تھا۔

گیارہوال باب

## سلطان سکندر کی حالت

نقل ہے کہ فیروز شاہ بنگالے میں پہنچا ہوا اور حاکم بنگالہ بادشاہ کے خوف سے جزاً اکدابہ میں پناہ گزیں ہوا۔

فیروز شاہی لٹکرنے جزیرے کا محاصرہ کر لیا اور جنگ و قتل کا انتظار کرتا رہا۔  
ہر جانب سے عراوہ و تجیق کے ذریعے سے حصار کے روپوں تیر و ٹوک کی بارش ہونے لگی۔

غرضیکہ فریدوں و گے کے مانند ہر روز متواتر جنگ ہونے لگی۔  
چونکہ سلطانی لٹکر حصار کے اندر سے باہر نہ آ سکتا تھا، اس لئے شب و روز جانبین کے جنگ جو سپاہی قتل کا انتظار کر رہے تھے۔

قدیر الہی سے ایک روز حصار اسکندریہ کا ایک برج گرا جس کی وجہ یہ تھی کہ بالا حصار کے پناہ گزیں افراہ ب کثرت جمع تھے، جن کا پار برخ نہ سنبل سکا اور گر پڑا۔  
برج حصار کے گرتے ہی فیروز شاہی فوج درمیان میں آگئی اور دونوں لٹکروں میں شور بپا ہو گیا۔

طرفین نے جنگ کی تیاری کر کے معرکہ آرائی کا ارادہ کیا۔  
اس شور و بے شمار غوغے کی آواز فیروز شاہ کے کلن تک پہنچی اور اس نے حاضرین درگاہ کی طرف نظر کی۔ اس درمیان میں شاہزادہ فتح خاں نے عرض کیا کہ ممکن ہے کہ بنگالے کا لٹکر ہماری فوج پر حملہ آور ہوا ہو۔

فیروز شاہ نے فرمایا کہ شاہی جامہ لا سیں اور بادشاہ خود سوار ہو گا۔  
غرضیکہ فیروز شاہ نے جامہ و چوالیں پر کالہ اسلخ جسم پر لگائے اور گھوڑے پر سوار ہو کر شور گاہ کی طرف چلا۔ اس اثناء میں میدان کا رزار کا شیر یعنی حام الملک ابن نوا

دور سے نمودار ہوا اور جلد سے جلد بادشاہ کے قریب پہنچ گیا۔

اس امیر نے عرض کیا کہ خلائق کی کثرت کی وجہ سے حصار کا شہ برج گر گیا ہے اگر بادشاہ ارشاد فرمائیں تو ہماری فوج فوراً ”بالائے حصار پہنچ کر حرفی پر غالب آئے اور اس کو تباہ و تاراج کرے۔

فیروز شاہ نے یہ سن کرتاہل کیا اور اس کے بعد فرمایا کہ حسام الدین بغیر ہمارے لشکر کے حصار میں داخل ہونے کے یہ قلعہ فتح ہو جائے تو بہتر و مناسب ہے اس لئے کہ اہل حصار کو تاراج کرنے میں اس امر کا اختیال ہے کہ ہزارہا باختت و پردہ شین خواتین بدکار و نااہل افراد کا شکار ہوں گی، تم آج کے دن صبر کرو اور خدا کے حکم کے منتظر رہو۔

اس روز تمام فوج سلطانی بالائے حصار جانے کی منتظر تھی، لیکن بادشاہ کا یہ حکم سنتے ہی ہر شخص اپنے مقام پر رک گیا۔

غرض کہ دن تمام ہوا اور شب کے وقت مہتاب طلوع ہوا اور اہل حصار نے شابشب باہم دگر محنت و مشقت کر کے برج کو درست کر لیا اور کار زار کے لئے مستعد ہوئے۔

معتبر و راست گفتار راویوں نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ حصار آکدابہ گلبین قلعہ تھا جس کے اوپر برج تیار کیا گیا تھا اور جانبین کا لشکر جنگ و جدال میں مشغول تھا۔

غرض کہ چند روز دونوں فرماں رو امعرا کے آرائی میں مصروف رہے، جیسا کہ اوپر بیان ہو چکا ہے لیکن آخر میں حصار کے اندر چارہ و غله کم ہوا اور اہل بنگالہ کو فکر لاحق ہوئی۔

اول ہر فریقین کے بھاؤر سوار و پیادے جنگ و جدال سے تنگ آئے، لیکن آخر میں اللہ تعالیٰ نے مصلح کی راہ پیدا فرمائی جیسا کہ خواجہ نظامی نے فرمایا ہے۔

بارہوال باب

## سلطان سکندر کافیروز شاہ سے صلح کرنا

نقل ہے کہ سلطان سکندر محاصرے سے بے حد پریشان ہوا اور اپنی جان سے بیزار ہو گیا۔

سکندر شاہ نے اپنے مال کار پر غور کی اور وزراء سے مشورہ طلب کیا۔

سکندر شاہ نے کہا کہ ہماری رعایا سخت مشکل میں گرفتار ہے۔ ایسی حالت میں غور

و فکر سے کام لے کر اس اثر ہے کو ملک سے باہر کرنا چاہئے۔

سکندر کے اہل دربار نے عرض کیا کہ عالم اسباب کا مقررہ قاعدہ ہے کہ زبردست

کبھی بالادست افراد پر غالب نہیں آئے اور ظاہر ہے کہ خدا کی مشیت و پروردگار کی

مرضی کا تقاضا یہی ہے۔ اگر بادشاہ ارشاد فرمائیں تو ہم کسی معتبر شخص کو وزراء فیروز

شاہی کے دربار میں گفتگوئے صلح کے لئے روانہ کریں اور جہاں تک ممکن ہو نزی و

صلح سے خلقت کو محفوظ رکھیں۔

سلطان سکندر نے اس تقریر کا جواب نہ دیا اور خاموش ہو رہا۔

وزراء سکندری بادشاہ کے دربار سے رخصت ہوئے اور باہم مشورہ کیا۔

ان وزراء نے یہ طے پیلا کہ بادشاہ نے اگرچہ صراحت "ہماری تقریر کا جواب نہیں

دیا ہے لیکن ہماری گفتگوں کر سکوت فرمایا ہے اور ظاہر ہے کہ سکوت نہیں رضا مندی کی علامت ہے۔

غرض کہ سلطان سکندر کے وزیروں نے ایک صاحب فہم و فرات شخص کو

وزراء فیروز شاہ کی خدمت میں روانہ کر کے نمیت نرم و نصیحت آمیز پیام سے صلح

کی گفتگو ان الفاظ میں شروع کی کہ ہماری عقل میں نہیں آتا کہ اس جنگ و جدال کا

جس میں طرفین سے اہل اسلام قتل و ہلاک ہوں، سبب کیا ہے۔

یہ امر مسلمہ ہے کہ اگر بادشاہ صاحب جاہ کینہ پوری یا کسی دوسرے سبب سے دشمن سے معرکہ آرائی کریں اور اس جنگ و جدال میں مسلمانوں کو جانی و مالی نقصان پہنچنے کا اندریشہ ہو تو وزراء صاحب عقل کا فریضہ ہے کہ اپنی فرم و فراست و نیز خوبی سیاست سے بادشاہ کو ایسی معرکہ آرائی سے باز رکھیں۔

ظاہر ہے کہ سلطان فیروز شاہ نے دیگر سلاطین جمل کشاکی تقلید کی اور اس ملک پر حملہ آور ہوا۔ بادشاہ کے حملہ کرتے ہی شمشیر زنی شروع ہوئی اور اہل اسلام و ذمی و آفاقی، غرض کہ ہر گروہ کو شدید مضرت و نقصان پہنچنا شروع ہوا۔

آپ حضرات کو، جو فیروز شاہ کے وزرا و ندیم ہیں، لازم ہے کہ بادشاہ کو نصلح کر کے اس ملک سے واپس فرمادیں۔ ہم یہ بھی غرض کروئیا ضروری خیال کرتے ہیں کہ سلطان سکندر ماسوا خیال صلح کے اور دوسرا ارادہ نہیں رکھتا۔

غرضیکہ شاہ بنگالہ کے وزراء نے فیروز شاہی مقرب اہل دربار کو ان الفاظ میں اور مثل دوستان بھی خواہ کے نصیحت کی اور فیروز شاہی وزراء مثل نیک خواہ احباب کے ایک مقام پر جمع ہوئے اور اپنی فرم و فراست و عقل و سیاست کی بناء پر اس رائے پر متفق ہوئے کہ عقل و ایمان کا تقاضا یہی ہے کہ ہم سلطان سکندر کے وزراء کی نصیحت اور ان کے پیغام صلح کو مناسب الفاظ میں عرض کر کے انتظار کریں۔

غرض کہ وزراء و مقرب اہل دربار فیروز شاہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ سلطان سکندر کے وزراء نے بادشاہ کے جمل شمار گروہ کو پیغام دیا ہے، اگر بادشاہ کا حکم ہو تو بھی خواہ دولت پیغام ذکور حضرت کے حضور میں عرض کریں۔

فیروز شاہ نے فرمایا کہ ضرور بیان کرو اور حتی الواسع راست گفتاری سے کام لو۔ وزراء نے عرض کیا کہ حرفیف نے عاجزانہ طریقہ اختیار کیا ہے اور بے حد منت و زاری کی ہے، ایسی حالت میں اس کے مجرز کا لحاظ رکھنا مناسب ہے اور اس کے الفاظ و پیغام کو قبول کرنا ضروری ہے۔

ظاہر ہے کہ سلطان سکندر صلح کا خواہی ہے اور اگر حضرت شاہ بھی جنگ سے کنارہ کشی فرمائیں تو اہل اسلام کے درمیان جو جنگ و جدال ہو رہی ہے وہ قطعاً موقوف ہو جائے۔

فیروز شاہ یہ تقریر سن کر خاموش ہوا اور غور و فکر کرنے لگا۔

بادشاہ نے بے حد تامل کے بعد فرمایا کہ تم وزراء کی رائے معاملات سلطنت و امور جمال داری میں عین میری رائے ہے، اس لئے کہ تم سلطنت کے ویسے ہی بھی خواہ ہو جیسا کہ میں۔ لیکن صلح کی شرط یہ ہے کہ خان اعظم ظفر خاں کو سنار گاؤں کا تخت حکومت عطا کیا جائے۔

فیروز شاہ نے مشروط صلح کو منظور فرمایا اور مقربان شاہی بادشاہ سے رخصت ہوئے، اور انہوں نے مشروط صلح سے وزراء سلطان سکندر کو اطلاع دی۔

سکندری وزراء نے بے حد عاجزی کے ساتھ تحریر کیا کہ ایک معتبر شخص بطور قاصد روانہ کیا جائے تاکہ دونوں فرمان رواؤں کے درمیان صلح بخوبی ملے پا جائے۔ غرضیکہ اس جانب سے خان اعظم بہبیت خاں بطور قاصد صلح کا پیغام لے کر شاہ بنگالہ کے دربار میں حاضر ہوا۔

بہبیت خاں نے پیش سلطان سکندر کے وزراء سے ملاقات کی اور تمام وزراء جمع ہو کر خان مذکور کو سکندر خاں کے حضور میں لے گئے۔

اگرچہ سکندر خاں کو جانبین کے وزراء کی گفتگو کا بخوبی علم تھا لیکن قصداً "اپنے کو بے خبر ظاہر کیا۔

بہبیت خاں نے سلطان سکندر کے حضور میں حاضر ہو کر بے حد فضیح و شیرین الفاظ میں بادشاہ کی تعریف کی اور زمین خدمت کو بوسہ دے کر اپنیوں کی طرح منور استادہ ہو گیا۔

صحیح روایت ہے کہ بہبیت خاں خود بھی بنگال کا باشندہ تھا اور اس کے دو فرزند سکندر خاں کے ملازم تھے۔

بہبیت خاں نے بے حد عشق و فراست کے ساتھ صلح انگیزو محبت خیز گفتگو کی۔ اس موقع پر سلطان سکندر نے کہا کہ حضرت فیروز شاہ میرے مخدوم و ولی نعمت و میرے عم بزرگوار ہیں، میری یہ مجال نہ تھی کہ میں مددوح کے مقابلے میں معزکہ آرائی کروں۔

بہبیت خاں نے قاصدانہ انداز میں جو کچھ بادشاہ سے عرض کیا بے حد مناسب و

بر محل تھا۔

خان مذکور نے نرم و گرم ہر قسم کے الفاظ میں تقریر کی۔

ہبیت خال نے یہ معلوم کر کے سلطان سکندر نے بھی الفاظ صلح انگلیز میں تقریر کی، عرض کیا، سلطان فیروز شاہ کے اس سفر کا مقصد یہ ہے کہ حضرت شاہ سنار گاؤں کی حکومت ظفر خال کو عطا فرمائیں۔

اس تقریر میں سلطان سکندر نے اور زیادہ محبت انگلیز جواب دیا اور فرمایا کہ اگر عم نمادر کا یہ منشاء ہے تو میں بھی اس کو قبول کرتا ہوں اور سنار گاؤں ظفر خال کو عطا کرتا ہوں۔

اگر حضرت شاہ کا صرف یہی مقصد تھا تو اس کے لئے اس قدر مشقت کیوں گوارا فرمائی، حضرت شاہ دہلی سے اس مضمون کا فرمان صادر فرماتے اور حضرت کے حکم کی تعمیل میں سنار گاؤں ظفر خال کے حوالے کر دیا جاتا۔

ہبیت خال بے حد خوش و مطمئن واپس ہو کر سلطان فیروز شاہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور سلطان سکندر کی گفتگو حرف بحرف پادشاه سے عرض کی۔

ہبیت خال بے حد خوش و مطمئن واپس ہو کر سلطان فیروز شاہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور سلطان سکندر کی گفتگو حرف بحرف پادشاه سے عرض کی۔

فیروز شاہ نے دریافت کیا کہ سنار گاؤں کے بارے میں سکندر خال نے کیا گفتگو کی۔

ہبیت خال نے عرض کیا کہ سلطان سکندر نے جواب دیا ہے کہ اگر حضرت شاہ کی مرضی یہی ہے کہ ظفر خال سنار گاؤں کی حکومت پر فائز ہو، تو مجھ کو کوئی عذر نہیں ہے۔ حضرت اسی وقت ظفر خال کو سنار گاؤں کی حکومت عطا فرمائے ہیں۔

فیروز شاہ اس تقریر سے بے حد خوش ہوا اور فرمایا کہ آج کے بعد سے خدا کے فضل و کرم سے ہمارے درمیان تکوار فیصلہ کرنے نہ ہوگی۔

فیروز شاہ نے فرمایا کہ سلطان سکندر میرا برادر زادہ ہے اور امید ہے کہ ہم دونوں فرماں رواؤں کے دائیہ حکومت میں خدا کے فضل و کرم سے ہمیشہ امن و سکون رہے گا۔

غرضیکہ بہبیت خال فیروز شاہ کے حضور میں واپس آیا اور راز کی گنگو شروع کی اور عرض کیا کہ حضرت شاہ کے رعب و جلال سے سلطان سکندر بے حد مضطرب پریشان ہے۔ اگر حضرت شاہ، شہزادی نیک نام کی تقلید فرمائی کوئی شے بطور انعام عطا فرمائیں تو مناسب ہے۔ سلطان سکندر خود ایسی عنایت و میراثی کا طالب ہے، اور امیدوار ہے کہ حضرت کی ایسی شہزادہ نوازش کے معاوضے میں سلطان سکندر بھی حضرت کی خدمت بجا لائے گا۔

فیروز شاہ نے ایک بندہ درگاہ مسمی ملک قبول کو جو تراپاند کے عرف سے مشور تھا حصار اکڈالہ میں روانہ کیا۔

باڈشاہ نے تراپاند کی معرفت ایک کلاہ دولت قیمتی اسی ہزار تنگے جو مرصع و جواہر نگار تھی، اور پانچ اسپ تازی بطور تھائے روانہ کئے۔ فیروز شاہ نے ملک قبول کو ہدایت کر دی کہ سلطان سکندر سے کہہ دے کہ آئندہ سے ہمارے اور اس کے درمیان تکوار نہ چلے گی۔

غرض کہ سلطان فیروز شاہ نے سفر کر کے دو منزل پر قیام کیا۔

ملک قبول حصار کے اندر گیا اور معتبر روایت کے مطابق خندق حصار کے کنارے جن کا عرض بیس گز تھا کھڑا ہوا۔

اس موقع پر ملک قبول نے اپنی حیرت کا اظہار کیا اور بے حد سُمی و کوشش سے اپنے گھوڑے کو کاواوے کر چاپک ماری تو گھوڑا کو دکھنے کے اس پار آگیا۔

ملک قبول کے اس فعل سے تمام اہل بنگالہ حیران و متجب ہوئے۔

مخصر یہ کہ ملک قبول شاہ بنگالہ کی بارگاہ میں حاضر ہوا اور زمین بوس ہو کر سات مرتبہ اس کے تخت کے گرد گھوما اور کلاہ دولت جو فیروز شاہ نے روانہ کی تھی سلطان سکندر کے سر پر رکھی اور خلعت پہنیا۔

ملک قبول نے عرض کیا، آپ اور سلطان فیروز دونوں نیک نفس تاجداروں میں کیونکر دشمنی ہو سکتی ہے۔ اس لئے کہ فیروز شاہ آپ کا عم نامدار اور آپ اس کے برادر زادہ ہیں۔ اگر باڈشاہ اپنی تأشیر محبت سے آپ کے ملک میں بطور مہمان تشریف لائے تو کیا مصلحت ہے۔

جو شخص آپ حضرات کے درمیان کسی قسم کی عداوت و مخالفت کی گفتگو کرے اس کا چندال اعتبار نہیں ہے۔ اور آپ دونوں فرمان روا کو باہم دگر جنگ و جدال نہ کرنا چاہئے۔

سلطان سکندر نے سوال کیا کہ تمہارا کیا نام ہے؟ ملک قبول نے ہندی میں جواب دیا کہ مجھ کو تورا باندا کہتے ہیں۔ سلطان سکندر نے کہا کہ تمہارے ایسے کس قدر غلام اس کے دربار میں موجود ہیں۔ ملک قبول نے عرض کیا کہ میرا مرتبہ غلام دو مم ہے۔ میرے ایسے دس ہزار بندگان دولت تنخ دار دوم مرتبہ کے موجود ہیں۔

سلطان سکندر اس گفتگو سے حیران ہوا اور اس صلح سے بے حد خوش ہوا اور اس کو اطمینان قلب حاصل ہو گیا۔

سکندر شاہ نے چالیس عدد ہاتھی اور دیگر بے شمار قیمتی اسباب بطور تحفہ روانہ کر کے یہ پیغام دیا کہ حضرت یقین رکھیں کہ اگر اس برادر زادے پر بادشاہ اسی طرح شفیق و میران رہیں تو ہر سال تحائف روانہ کرنے کی رسم جاری رکھی جائے۔ سمجھاں اللہ جب تک دونوں بادشاہ زندہ رہے کلاہ دولت و نیز ہر قسم کے تحائف ارسال کرنے کا طریقہ جانبین سے جاری رہا۔ چنانچہ اس واقعے سے دونوں مملکتوں کی رعیت و اقت و آگاہ ہے۔

غرض کہ سلطان سکندر نے چالیس ہاتھی مع دیگر نفائس کے روانہ کر کے اپنے حالات سے اطلاع دی۔ یہ تحائف فیروز شاہ کی خدمت میں پہنچ اور بادشاہ بے حد خوش ہوا اور ایک ہاتھی ملک قبول کو عطا کیا۔ فیروز شاہ ان تحائف کو دیکھ کر بے حد بخوش ہوا اور ملک قبول نے عرض کیا کہ سلطان سکندر نے عرض کیا ہے کہ اگر بادشاہ ظفر خال کو سنار گاؤں روانہ فرمائیں تو میں اس ہلک سے کنارہ کش ہو جاؤں گا۔ فیروز شاہ نے ظفر خال کو طلب فرمایا کہ اس کو حقیقت حال سے اطلاع دی اور فرمایا کہ اگر تم مصلحت خیال کرو تو میں مع اپنے تمام لشکر کے ان حدود میں قیام کروں اور تم سنار گاؤں روانہ ہو۔

ظفر خال نے اپنے یاران مجلس سے مشورہ کیا اور ہر شخص نے یہ جواب دیا کہ اگر آپ اس زمانے میں سنار گاؤں روانہ ہوں گے تو وہاں قیام کرنا مشکل ہو جائے گا۔

اس لئے کہ خیل خانے کے تمام آشنا و بیگانہ افراد تلف ہو گئے ہیں۔

ظفر خاں نے فیروز شاہ سے عرض کیا کہ خداوند عالم کی خدمت میں میں اور میرا تمام خیل خانہ دہلی میں اس قدر آرام و آسائش سے ہے کہ جانور سے سنار گاؤں تک تمام حصہ ملک قلوب سے فراموش ہو گیا ہے۔

یہ بندہ درگاہ قطعاً "مطمئن" ہے۔ ہچند کہ فیروز شاہ نے اصرار کیا لیکن ظفر خاں نے انکار کیا اور سنار گاؤں نہ گیا۔

فیروز شاہ اس مقام سے اپنے ملک کو واپس ہوا اور فرمانِ محبت و پروانہ جات شفقت خان جہاں کے نام ارسال فرمائے۔ چند روز کے بعد فیروز شاہ جون پور پہنچا اور جون پور سے جان گنگر کی طرف روانہ ہوا۔

ای زمانے میں لکھنوتی سے چالیس ہاتھی چینچ گئے اور بادشاہ تمام ہاتھیوں کے ہمراہ جان گنگر روانہ ہو گیا۔

## تیرہوال باب

### جون پور سے جاج نگر کی طرف روانگی

فیروز شاہ خدا کے فضل و کرم سے بنگالے سے جون پور روانہ ہوا اور ارادہ کیا کہ  
اب جان گنر روانہ ہو۔

بادشاہ نے از سرنو لشکر مرتب کیا اور اس کے ارادے سے واقف ہو کر تمام عمل  
درگاہ و خدام دولت نے سلامان سفر درست کیا۔

ہر اہل لشکر نے تیاری و درستی سلامان میں بے حد سعی و کوشش کی۔

فیروز شاہ نے بنگاہ کڑہ میں چھوڑی اور خود کڑہ سے جاج نگر روانہ ہوا اور بھار کا  
ملک طے کر کے جاج نگر پہنچا۔

ولایت جاج نگر بے حد خوش حال ملک و معمور ہے اور یہاں کی رعایا مطمئن اور  
خوش حال ہے۔

بادشاہ کے اس سفر میں مورخ کے والد ماجد ہم رکاب تھے اور ممدوح نے اس ملک  
کا حال اور یہاں کی نعمتوں کی تفصیل مورخ سے اس طرح بیان کی ہے کہ ملک جاج  
نگر تجوب خیزو بے حد سر بز ہے۔

اس ملک میں غله و میوه اس کثرت سے پیدا ہوتا ہے کہ تمام لشکر و جانور سیر و  
آسودہ ہو گئے۔

جاج نگر میں وارد ہوتے ہی لشکر کی تمام ماندگی و خشکی رفع ہو گئی اور بادشاہ نے  
نہایت اطمینان و سرت کے ساتھ باری قیام کیا۔

اس زمانے میں اوسری (اوایہ) نام رائے جاج نگر نے کسی مصلحت ملک کی بنا پر  
باری کی سکونت ترک کر کے کسی دوسرے شر میں سکونت اختیار کی تھی۔

فیروز شاہ نے بیانی میں قیام کیا۔

معتبر راویوں نے مورخ عیفؑ مث سراج عیفؑ سے اس طرح بیان کیا ہے کہ حصار بیانی کا دور تیس کوس ہے۔

جان گر کے راجاؤں نے، جو قوم کے برہمن تھے، اس امر کو بطور فال نیک اختیار کیا تھا کہ ہر جدید فرمان رو اس حصار کے دور میں اضافہ کرے۔

غرض کہ ہر رائے جو تخت حکومت پر قدم رکھتا حصار بیانی کی عمارت میں کچھ نہ کچھ ضرور اضافہ کرتا تھا جس کی وجہ سے یہ قلعہ ایک بزرگ حصار بن گیا تھا۔

راجہ جان گر کو معلوم ہوا کہ فیروز شاہی لشکر اس کے ملک میں آگیا اور راجہ نے خائف ہو کر خپر کی سواری اختیار کی اور درمیان کے درمیان ایک مقام قلب میں پناہ گزیں ہوا۔

راجہ کی تمام ولایت پر آگنده ہوئی اور اس کی رعایا کا بیشتر حصہ اسیر ہوا اور بعض نے پھاڑ کے دامن میں سکونت اختیار کی اور بردے اور جانور بطور مال غنیمت مسلمانوں کے ہاتھ آئے۔

کہتے ہیں کہ اس قدر جانور تمام قسم کے جمع ہوئے کہ کوئی شخص ان کو ہاتھ نہ لگاتا تھا۔

ایک بروہ کی قیمت ایک بیٹھ تک پنج گنی اور جانور تمام قسم کے جمع ہوئے کہ کوئی شخص ان کو ہاتھ نہ لگاتا تھا۔

مویشی اس قدر کثرت سے جمع ہو گئے کہ ان کا شمار مشکل ہو گیا۔ ہر منزل میں جمل کمیں کہ قیام ہوتا اہل لشکر گو سفند لاتے اور ان کو ذبح کرتے اور جس قدر جانور باقی رہتے ان کو فرود گاہ میں چھوڑ دیتے۔

دوسری منزل میں دوسرے جانور دستیاب ہو جاتے تھے۔

ان سطور کے تحریر میں لانے کا مقصد یہ ہے کہ خدا کی حکمت سے اس سرزین میں نعمت دنیاوی کی اس درجہ کثرت تھی کہ حد بیان سے باہر ہے۔

معتبر راویوں نے مورخ عیفؑ سے بیان کیا ہے کہ اس ملک کی رعایا کے مکانات

اس قدر وسیع و کشادہ تھے کہ احاطہ مکان میں باغات تھے جس میں بکفرت میوے پیدا ہوتے تھے۔

غرضیکہ اندر وون خانہ کشت و زراعت بھی کرتے تھے اور جائے سکونت مکان و کشت و باغ و ہر قسم کی زمین نظر آتا تھا۔ سبحان اللہ کیسی پر نعمت و سر بر زمین تھی کہ اس کی تعریف محل ہے لیکن تقدیر اللہ سے اس سرزین میں ایک مسلمان کا بھی وجود نہ تھا اور تمام اہل ملک غیر مسلم تھے۔

سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح ارشاد فرمایا ہے کہ دنیا مومن کے لئے قید خانہ اور غیر مسلم کے لئے باغ ہے۔

اگر بندہ مومن ناج شاہی پر رکھ کر نعمت بادشاہی سے بھی بہرہ اندوڑ ہو تو بھی یہ تمام دولت و آرام جنت کی نعمتوں کے مقابلے میں بیچ ہے اور اگر غیر مسلم نان شبینہ کو بھی محتاج ہو تو دنیا اس کے لئے بہشت ہے کیونکہ عذاب آخرت جو روز قیامت میں نصیب ہو گا اس کے مقابلے میں تکالیف دنیاوی کی کوئی ہستی نہیں ہے نہ کہ مومن کو دنیا میں فقر و فاقہ نصیب ہو اور غیر مسلم طرح کی نعمتوں سے ملا مال ہو۔

غرض کہ مومن کے لئے دنیا خوب و بہتر نہیں ہے بلکہ اس کے لئے آخرت ہی نیک و باتی ہے۔ اور دنیا فانی و چند روزہ ہے۔

غرضیکہ فیروز شاہ نے رائے جان گر کے تعاقب کے ارادے سے بنا ری سے کوچ کیا۔

راجہ خوف و خطر کی وجہ سے اس سے قبل ہی فرار ہو چکا تھا اور دریا کے درمیان پناہ گزیں تھا۔

راجہ نے ایک مست ہاتھی اپنے دربار کے رو برو چھوڑ دیا تھا کہ خلق اس تماشے میں مصروف ہو کر اس کے عقب میں نہ آسکیں۔

یہ ہاتھی اس قدر مہیب تھا کہ کوئی دوسرا ہم جس جانور اس کا مقابلہ نہ کر سکتا تھا۔

تین روز فیروز شاہی لشکر نے اس ہاتھی کو گرفتار کرنے میں مخت و مشقت

برداشت کی چونکہ اس جانور کو زندہ گرفتار کرنا ممکن نہ تھا، تین روز کے بعد بلوشہ نے حکم دیا کہ ہاتھی ہلاک کیا جائے۔

اس جانور کے ہلاک ہو جانے کے بعد فیروز شاہ مع اپنی فوج و لشکر کے حصار کے اندر داخل ہوا۔

اس درمیان میں معلوم ہوا کہ اس مقام سے متصل ایک جنگل ہے جس میں بے شمار پیشے مثل کوہ کے موجود ہیں اور اس جنگل کے اندر سات خونخوار ہاتھی اور ایک مادہ فیل موجود ہیں۔

فیروز شاہ نے اس واقعے کو سن کر ارادہ کیا کہ اول ہاتھیوں کا شکار کرے اور اس کے بعد راجہ کا تعاقب کرے۔

چودہوال باب

## راجہ کافیروز شاہ کی اطاعت قبول کرنا

نقل ہے کہ فیروز شاہ کو ان جنگلی ہاتھیوں کا حال معلوم ہوا اور بادشاہ بے حد شان و شوکت و جرات و مردانگی کے ساتھ اس جنگل کی طرف روانہ ہوا۔ بادشاہ کو معلوم ہوا کہ جانوروں نے جنگل کے درمیان دس سے پندرہ کوس تک اپنی قیام گاہ و تاراج گاہ مقرر کی ہے۔

فیروز شاہ کے حکم سے تمام نیک خواہ لشکر و نیز تمام خان و ملوک و سرداران نامدار و اصحاب دربار و افراد اہل بازار، اس جنگل کے ہر چہار جانب طولیہ دار اس طرح مقیم ہوئے کہ ان کی فرود گاہ ایک کثڑہ بن گئی اور دونوں طرف راہ بے حد مضبوط و مسحکم ہو گئی۔

اس کثڑے کا عرض دس گز اور بلندی سلت گز کی مقرر کر کے تمام جنگل مٹی سے پاٹ دیا گیا اور درمیان میں دو راہ چھوڑ کر کثڑے کو مضبوط و مسحکم کر دیا گیا۔ فیروز شاہ ہر روز خود سوار ہو کر آتا اور کثڑے کو مضبوط و مسحکم کرنے کی تائید کرتا تھا۔

غرض کہ کثڑہ تمام ہوا اور چند خونخوار ہاتھی شہابی فیل خانے سے لائے گئے اور چالاک پیلیبان دامن چاک کر کے ان جانوروں پر سوار ہوئے۔

جنگل کی ایک جانب سے شمنا وارغنوں و نفیری بجان و والوں کا گروہ داخل ہوا اور سکبارگی باجوں کی آواز سے میدان گوشئے لگا اور شور و غوغماً بلند ہوا۔

وہ آٹھوں ہاتھی جو جنگل کے درمیان میں بھاگ گئے تھے میب آوازیں سن کر صحرائی طرف بھاگے۔

بعض راویوں کا بیان ہے کہ جب جنگلی ہاتھی صحرائیں بھاگے تو ان کی تکرے سے بے حد قوی تن تناور درخت بھی زمین پر گر پڑے۔

جنگلی جانور جنگل کے کنارے پہنچے تھے اور تمام خلق کثیرے کے اوپر آکر شور و غونما لند کرتی تھی اور کثیرے کے اوپر بھی ڈھول اور ارغون بجائے جاتے تھے اور ہاتھی مثل شغال کے حیران ہو کر کنارے سے دوباڑہ جنگل کے درمیان میں چلے جاتے تھے۔ مختصر یہ کہ باوشاہ نے چند روز اسی طرح جانوروں کو کشاش میں رکھا اور اس کام میں جان و دل سے کوشش کی۔ چند روز کے بعد اقبال شاہی نے ان ہاتھیوں کو خستہ و ماندہ کر دیا اور یہ چارہ کھلانے سے باز رہے۔

جو ان پیلیبان جو بے حد قوی تھے، جنگل کے اندر درختوں پر سوار ہوئے اور ہاتھی جو جنگل کے اندر بغیر چارے کے ست ہو گئے تھے آہستہ آہستہ قدم اٹھا رہے تھے۔ جو ان پیلیبان درختوں سے کوڈ کر ان کی پیٹھ پر سوار ہو گئے اور طنابوں اور زنجروں سے ان کو مقید کر لیا۔ غرض کہ اس طسمی کارروائی سے فیروز شاہ نے ان میب جانوروں کا شکار کیا۔

پھر فیروز شاہ نے ان ہاتھیوں کے شکار سے فارغ ہو کر راجہ کی طرف توجہ کی۔ باوشاہ نے قوت شاہانہ سے کام لیا اور راجہ کے محل میں داخل ہوا اور ملاحظہ کیا کہ محل شاہی کی عمارت مختلف اقسام کی بے حد مضبوط و محکم ہیں، جن کی خوبی و استحکام حد بیان سے باہر ہے۔

روایت ہے کہ حصار کے اندر پتھر کا ایک بت تھا جس کو ہندو جگن ناقہ کرتے ہیں۔ یہ بت ہندوؤں کا معبد تھا۔

فیروز شاہ نے بھی سلطان محمود غزنوی کی تقلید کی اور اس بت کو بنخ و بنیاد سے اکھاڑ کر دہلی میں لایا اور اس طرح اس کو ذیل و خوار کیا۔

ان واقعات کے بعد باوشاہ نے ارادہ کیا کہ جزاً اکدالہ کے اندر راجہ کا تعاقب کرے۔

راجہ باوشاہ کے خوف سے بے حد پریشان اور ہر اس کے سبب بد حواس ہوا اور اس نے چند پاتر باوشاہ کے حضور میں روانہ کر کے عاجزی کا اظہار کیا اور اپنے اصلی حل سے خبر دی۔

واضح ہو کہ جس طرح سلاطین نادر کے حضور میں وزراء ہوتے ہیں اسی طرح رایان و رائیکان و زمینداران ہند مہنتوں کو اپنا مقرب بنتے ہیں۔ انہی صتوں کو جان

نگر میں پاتر کہتے ہیں۔

رانے جان گنگر کے دربار میں بیس پاتر موجود تھے۔

غرض کہ راجہ نے بے حد خوف و خطر کی وجہ سے اپنے پانچ پاتر بادشاہ کی بارگاہ میں روانہ کر کے اپنی عابزی کا اظہار کیا۔

راجہ کے پاتر فیروز شاہ کے حضور میں حاضر ہو کر بادشاہ کے قدم بوس ہوئے، اور زمین خدمت کو بوس دے کر اطاعت کا اظہار کیا اور اپنے مالک کا حال بیان کر کے عرض کیا کہ رائے جان گنگر بادشاہ کا اطاعت گزار بندہ اور قدیم بندہ زادہ ہے۔  
یہ بندہ مسکین ہمیشہ سے بادشاہ کا فریاد بردار ہے، اب حضرت اپنے قدیم خانہ زادو کے لئے کیا ارادہ رکھتے ہیں۔

پاتروں نے یہ گنتیگو کی اور بادشاہ نے فرمایا کہ اس حدود میں آنے کی وجہ صرف یہ ہے کہ معتبر روایت کے ذریعے سے معلوم ہوا تھا کہ اس نواح میں یعنی راجہ کے ملک و قیام گاہ کے متصل ایک جنگل ہے جس میں بے شمار پشتے پہاڑوں کے پائے جاتے ہیں اور اس جنگل میں دشمنی ہاتھی بکریوں کی طرح ہر چار طرف گشت کرتے ہیں۔

محضیریہ کہ مقررہ گفت و شنید کے بعد راجہ نے پچیس ہاتھی بطور خدمت بادشاہ کے حضور میں روانہ کر کے اقرار کیا کہ ہر سال چیدہ و منتخب ہاتھی بطور خراج بارگاہ شانی کو روانہ کرتا رہے گا۔

فیروز شاہ نے رائے کے لئے زردوzi جامد و علم ہائے زر بفت پاتروں کے ذریعے روانہ کئے۔

غرض کہ مہنگا نذکور کو جو بادشاہ کی بارگاہ میں بطور قاصد حاضر ہوئے تھے خلعت عطا ہوئے۔

اس طرح فیروز شاہ خدا کے فضل و کرم سے فتح مند و با مراد لکھنوتی و جان گنگر سے تتر (73) ہاتھیوں کے ہمراہ واپس ہوا۔

بادشاہ نے دو سال سات ماہ ان ممالک میں بسر کی اور بادشاہ کی مراجعت سے ہر شخص مسورو و شاداں ہوا۔

پندرہوال باب

## جانج نگر سے واپسی کے حالات

فیروز شاہ لکھنوتی سے واپس ہو کر دہلی کی جانب روانہ ہوا۔ راہ بروں نے غلطی کی اور بادشاہ کو ہستن و دربازن کے ساحل پر پہنچا۔

مورخ کے والد ماجد بیان کرتے تھے کہ ہر کوں پر ایک بلند پہاڑ نمودار ہوتا تھا اور خلقت اس پہاڑ سے اتر کر دوسرے کوہ پر آتی اور یونچے اترتی تھی۔

غرض کہ تمام اشخاص پہاڑوں اور جنگلوں میں جیران و پریشان ہو رہے تھے اور نشیب و فراز کی کثرت کی وجہ سے تمام تخلوق خستہ و ماندہ ہو گئی تھی۔

غلہ و کپڑا گراں ہو گیا اور خلقت جدا تلف و ہلاک ہونے لگی اور چھ ماہ کامل بادشاہ کی سلامتی کی خبر دہلی میں نہ پہنچی۔

خان جہاں بے حد فکرمند ہوا اور اس امیر نے ہر روز حوالی شر میں سواری کرنا شروع کیا اور اس کی بیبیت سے تمام ملک میں امن و امان رہا۔

چھ ماہ کے بعد خدا کے فضل و کرم سے راہ کا نشان پیدا ہوا اور بادشاہ نے بے حد فکر کی وجہ سے ارادہ کیا کہ دہلی میں اطلاعی فرمان روانہ کرے۔

بادشاہ کے حکم سے تمام لٹکر میں ندا کر دی گئی کہ ہر شخص اپنی خیریت و سلامتی کا خط اپنے اعزہ کے نام روانہ کرے اور دولت سرائے شاہی تک پہنچاوے۔

اس ندا کوں کر تمام خلقت خوش و شاداں ہوئی اور تمام خلافت لٹکرنے اپنے حالات کے مکتب تحریر کئے اور سرائے شاہی میں پہنچاوے۔

اس قدر خطوط جمع ہوئے کہ ایک شتر پر لد کر یہ تمام خطوط دہلی پہنچے۔

خان جہاں نے حکم دیا کہ شر میں طبل شادی بجوائے جائیں اور ندا کر دی جائے کہ ہر شخص حاضر ہو کر اپنا مکتب لے جائے۔

اشتر پار دربار دہلی کے رو برو بھلایا گیا اور خطوط زمین پر انبار کر دیئے گئے۔ ہر شخص آتا اور اپنا خط لے جاتا تھا۔

سجان اللہ کیا شان الٰہی ہے کہ اس قسم کے حادثات مخلوق کو پیش آتے ہیں جن کی وجہ یہ ہے کہ الوہیت و عبودیت یعنی خدائی و بندگی میں فرق و امتیاز رہے۔

منصریہ کہ سلطان فیروز شاہ چھ ماہ کامل کوہ و جنگل میں حیران و سرگردان رہا اور اس مدت کے بعد خدا کے فضل و کرم سے اس مصیبت سے نجات پائی۔

بادشاہ نے اس سفر میں بے حد محنت و مشقت برداشت اور بے حد شداید والا انتہا تکالیف و مختلف تدابیر سے ان پہاڑوں اور دریاؤں کو عبور کر کے چھ ماہ کے بعد کوہستان سے صحرائیں آیا۔

بادشاہ و اہل لشکر نے خدا کا شکر ادا کیا اور ہر شخص کو سرت و شادمانی نصیب ہوئی۔

فیروز شاہ چند روز متواتر کوچ کرتا ہوا کامیاب و با مراد اپنی بنگاہ میں پہنچ گیا۔

اس مدت میں جبکہ بادشاہ ولایت جاج گرگر میں مقیم رہا۔ بنگاہ، کڑہ میں جیسا کہ بادشاہ چھوڑ کر گیا تھا قائم رہی۔

منصریہ کہ فیروز شاہ صحیح و سالم کو هستان سے نکل کر باہر آیا اور بادشاہ نے واپسی کا فرمان دہلی میں خان جمال کے نام روانہ کیا۔

خان جمال استقبال شاہی کی تیاری میں مصروف ہوا اور شری میں ہر مقام پر انتظامات ہونے لگے۔

## سوہاں باب

### وہلی میں آمد

نقل ہے کہ فیروز شاہ شر کے قریب پہنچا اور ہر شخص اپنے اعزہ سے ملاقات کرنے کے لئے دورا۔ خان جمال نے بادشاہ کی آمد پر بے حد ساز و سامان کیا تھا اور جس طرح کہ فیروز شاہ کے سفر اول سے واپس آنے پر قبے تیار کئے گئے تھے، اسی طرح اس مرتبہ بھی انتظام ہوا اور ان قبوں میں بے حد تکلف کیا گیا جس کی وجہ سے تمام بلده میں خاص و عام ہر شخص سرت و شادمانی میں سرشار ہوا۔

ہر قبے میں رنگ برنگ کے کپڑے رنگین و سفید نرم و ریشی کپڑے لگائے گئے تھے۔

بعض معتبر راویوں نے مورخ عفیف سے بیان کیا کہ اس زمانے میں فیروز آباد معمور ہو چکا تھا لیکن کوئی و حصار کی تعمیر مکمل نہ ہوئی تھی، لیکن باوجود اس کے ایک قبہ فیروز آباد کے درمیان باندھا گیا تھا۔

غرض کہ فیروز شاہ وہلی پہنچا اور تمام شریف و رذیل بیوق و نشان ہاتھ میں لے کر بادشاہ کے استقبال کو حاضر ہوئے۔

تستر ہاتھی جو لکھنوتی سے حاصل ہوئے تھے ان کو مختلف الوان سے رنگ کر اور ہر قسم کے نقش و نگار سے آراستہ کر کے چتر سلطانی کے رو برو قطار میں کھڑے کئے گئے اور بکریوں کی طرح شر میں لائے گئے۔

اس آرائش کا مقصد یہ تھا کہ رعایا کو معلوم ہو جائے کہ بادشاہ نے اس قدر ہاتھی بنگالے میں شکار کئے ہیں۔

ان تمام ہاتھیوں کو بکریوں کی طرح گلہ کر کے بغیر نیبلاؤں کے شر میں داخل کیا۔ غرضیکہ تمام اہل شر اپنے اہل دعیال سے مٹے اور مجلس صحبت گرم کر کے غم و

فکر سے آزاد یا ہم گفتگو میں مشغول ہوئے اور اپنے سفر و غایب و غائب و نیز محنت و شدائد کا اپنے اعزہ سے تذکرہ کیا۔ تمام لشکر نے اہل و عیال کے دیدار اور دوستوں کی ملاقات کی عیش و خوشی میں شدائے مصائب سفر کو گوشہ دل سے فراموش کر دیا۔

فیروز شاہ نے شر میں قیام کر کے ملک کے انظام کی طرف توجہ کی۔

حقیقت یہ ہے کہ بادشاہ نے عجیب حیرت انگیز کام انجام دیا۔

واضح ہو کہ فیروز شاہ کو فن تاریخ سے بے حد دلچسپی تھی، جس زمانے میں کہ مولانا ضیاء الدین برلنی، صاحب تاریخ فیروز شاہی نے وفات پائی، بادشاہ نے اپنے ہر عامل سے اپنے دل کا راز بیان کیا اور بارہا یہ فرمایا کہ عمد دولت کے واقعات صحبت و صداقت و نیز حسن و خوبی سے معرض تحریر میں لانا، عالی فہم ملازم کا کام ہے۔

غرض کہ بادشاہ کو اپنے عمد حکومت کے واقعات کی کتابت سے نالمیدی ہوئی۔ اور فیروز شاہ نے کوشک حصار و کوشک نزول کے گنبدوں اور منارہ گلگین کی عمارت پر جو کوشک شکار و فیروز آباد میں تعمیر ہوتی تھیں، اپنی زبان سے یہ عبارت پھرلوں پر نقش کرائی کہ میں نے اس قدر ہاتھیوں کا شکار کیا اور اس طرح ہاتھیوں کو شر میں لایا اور یہ عمدہ و خوب کام انجام دیئے اور اور یہ سب اہتمام اس لئے کیا تاکہ یہ امور بطور سبق خلائق کے رو برو ہیں اور بادشاہ کے یہ کارناٹے یادگار زمانہ رہیں اور تمام خلق و اہل علم ان واقعات سے عبرت حاصل کرے۔

سبحان اللہ بادشاہ بے حد پسندیدہ و نیک کروار و فرمائ روا تھا، جس کے اخلاق بے حد پاکیزہ و قابل تعریف تھے۔

فیروز شاہ نے چالیس سال کمال عدل و انصاف کے ساتھ حکومت کی اور اس مدت میں اس کی تمام تمنائیں پوری ہوئیں۔

یقین ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ فضل ہے جس کو چاہے عطا کرے۔

سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح ارشاد فرمایا ہے کہ پوروگار کا فضل و کرم۔ خلقت سے پیشتر ہی انسان کے لئے مقدور ہو جاتا ہے۔

ستہواں باب

## رعایا کی خوشحالی

نقل ہے کہ لکھنوتی کے سفر سے والپس آ کر فیروز شاہ نے تعمیر عمارت کی طرف توجہ کی۔

فیروز شاہ نے کوئی شہر فیروز آباد کی عمارت بے حد سعی و کوشش کے ساتھ تمام کی اور اس درمیان میں عمارت کوئی جندواری (مندواری) کو بھی بے حد لکھ کے ساتھ تعمیر کیا۔

چونکہ لٹکر ڈھالی برس کے بعد والپس ہوا تھا اس نے ہر شخص اپنے دہن پہنچ کر بہت خوش تھا۔

فیروز شاہ کے محبوب مشاغل مندرجہ ذیل ہیں۔

اول—— اسے ہر قسم کے شکار کا بے حد شوق تھا۔

پادشاہ کبھی تو شکرے کو پرندان ہوائی کے پیچھے چھوڑتا اور کبھی جنگلی پرندوں کے عقب میں سواری کرتا۔

دوم—— پادشاہ سلاطین باقتدار کی طرح ملک والل ملک کے انتظام میں وقت صرف کرتا تھا اور یہ تمام خصائیں پادشاہ کی اعلیٰ فطرت کی وجہ سے ہے۔

اس کا تیرسا محبوب مشغله عمارت کی تعمیر تھا۔ انشاء اللہ تعالیٰ پادشاہ کے ان تینوں مشاغل کا مفصل حال ہر مشغله کے محل تحریر میں بیان کیا جائے گا۔

اس مقام پر موجود صرف الل ٹھٹھے کے واقعات تحریر کرتا ہے اور اس قوم کے حالات کا اظہار کرتا ہے۔

واضح ہو کہ فیروز شاہ نے جلوس کے بعد تین یا چار مسم متواتر کیں، یعنی دوبارہ

لکھنوتی کا سفر کیا اور ایک مہم جان گنگر کی اور ایک بٹھھہ کی۔  
مختریہ کہ بادشاہ کے انتظام و حسن سیاست سے ہر سال مملکت میں اضافہ ہوتا تھا  
اور سال بسال سلطنت کی آبادی میں ترقی ہو رہی تھی۔

فیروز شاہ کی ہمت کی برکت سے خلائق کو خوشی و خوبی بے حد حاصل ہوتی تھی،  
چنانچہ بادشاہ نے علماء و مشائخ و صالحین کو چھتیں لاکھ تنگے بطور مدد معاش عطا فرمائے  
تھے۔

اسی طرح فقراء و مساکین کے گروہ جو درمانہ و عاجز تھے ایک کوڑ تنگے سالانہ  
مرحمت فرمائے تھے تاکہ یہ گروہ اطمینان قلب کے ساتھ دین پوری کرے اور حاجات  
دنیوی سے بے نیاز ہو کر آخرت کی نعمتیں حاصل کرے۔  
بادشاہ کے عمد میں اس طرح خاندان و ملوک و نیز اعیان ملک کو بے حد اطمینان و  
آرام حاصل تھا۔

اہل تجارت کو ہر سال اپنے پیشے میں زیادہ نفع ہوتا تھا اور اہل بازار و اہل اجرت  
کو ہر سال پہ نسبت گذشتہ سال کے زیادہ رقم منافع کی حاصل ہوتی تھی۔  
اسی طرح خدا کے فضل و کرم سے اضطراری فقرا غربت کی تکلیف سے نجات  
پاتے اور ان کا شمار فارغ البال طبقے میں ہو جاتا تھا۔

اہل زراعت نے اپنے کام میں اس درجہ ترقی کی تھی کہ اگر یہ طبقہ ایک مشت  
ختم زمین میں ہوتا تھا تو ایک کے عوض ستر اور سات سو بلکہ اس سے زیادہ حاصل کرتا  
تھا۔

غیر مسلم جن میں ذمی و الامی داخل ہیں، فیروز شاہ کے عمد میں رفاهیت کے ساتھ  
زندگی بسر کرتے تھے اور دارالحرب کے باشندے ہر سال تباہ و تاراج کئے جاتے تھے اور  
دارالحرب میں جس قدر ملک تاراج ہوتا تھا، بادشاہ کے فضل و کرم سے اس سے زیادہ  
آباد و معمور ہو جاتا تھا۔

اسی طرح سلوات و قफات و دیگر اعیان ملک فیروز شاہ کی جود و سخا سے خود سلی  
میں اپنی لڑکیوں کو بیانہ تھے اور لڑکیوں کو ان کے شوہروں کے حوالے کر دیتے تھے۔

یہ تمام امور اس لئے تھے کہ لڑکیوں کے مادر و پدر خوش حال و مرفة الحال تھے اور جن کے پاس رقم نہ تھی ان کو خزانہ شاہی سے اس کارخیر کے لئے روپیہ دیا جاتا تھا۔ اسی طرح مسلمانوں کے نو عمر بچے علم دین کی تحصیل میں دنیاوی فوائد حاصل کرنے کے لئے مشغول ہوتے تھے اور عالم و ادیب و خلطاط لڑکوں کو تعلیم دیتے تھے۔ اور ان کو اجرت شاہی خزانہ سے ادا کی جاتی تھی۔

سوداگر بھی بادشاہ کے قدموں کی برکت سے فارغ البال و خوش حال رہتے تھے، اور تین تین چار چار برس متواتر مشورہ ممالک میں سفر کر کے بے شمار منافع حاصل کرتے تھے۔

تحت گاہ دہلی میں خدا کے فضل و کرم سے اس درجہ پر فکری تھی کہ اس کی نظریہ کسی اور دور میں نہیں ملتی، بلکہ فیروز شاہ کے خلوص و نیک نیت سے تمام عالم کے سلاطین و حکمران کا یہی حال تھا۔

غرضیکہ بادشاہ نیک سیرت یعنی سلطان فیروز شاہ کا عمد بھی کس قدر بابر کت تھا کہ بے شمار نعمتیں خلق خدا کے لئے میا و موجود تھیں اور اب امید نہیں کہ اس کے بعد ایسا باخبر زمانہ میر آئے۔

اس موقع پر بندہ ضعیف سورخ عفیف کو ایک حکایت یاد آئی جو قدمیم سلاطین و پیشوایان دین کی سبق آموز یادگار ہے۔

حضرت بندگی شیخ نصیر الدین محمود رحمۃ اللہ علیہ خیر المجالس میں فرماتے ہیں کہ قدمیم زمانے میں کسی ملک میں ایک بادشاہ تھا جو بے حد حلیم و کریم، نیک اعتقد و خوش کردار تھا۔

اس بادشاہ میں تمام پسندیدہ صفات جمع تھے، چنانچہ اس کے عقیدہ کی برکت سے تمام ملک خوش حال تھا۔

ایک روز یہ بادشاہ یگانہ شکار گاہ کو تشریف لے گیا اور ایک جانور کے عقب میں گھوڑا دوڑایا۔

جانور کے ایک تیر لگا اور بادشاہ فوج و لشکر سے جدا ہو کر حیران و تبا ایک مقام پر

پنچا

بادشاہ نے قدم آگے بڑھایا اور ایک پر فضا باغ میں پنچا۔  
بادشاہ باغ میں داخل ہوا اور سالیہ دار درختوں کے نیچے تھوڑی دیر آرام کرنے  
کے لئے ٹھہر گیا۔

خدا کی قدرت سے ایک بوڑھی عورت جو نہایت بدحال و بد صورت تھی باغ کے  
اندر سے باہر نکلی۔

بادشاہ نے عورت سے باغ کے مالک کو دریافت کیا کہ کون ہے اور باغ میں کس  
قسم کے میوے موجود ہیں۔ ضعیفہ نے جواب دیا کہ باغ تمام و مکمل میری ملکیت ہے۔  
بادشاہ بے حد گرسنہ تھا اس عورت سے کہنے لگا کہ کوئی شے کھانے کے لئے لے  
آؤ۔

عورت نے جواب دیا کہ غذا کی قسم میں کوئی شے موجود نہیں ہے، اگر تم کو تو  
چند خوشہ انگور لے آؤ۔ بادشاہ نے اجازت دی اور ضعیفہ باغ کے اندر گئی۔  
اس عورت کو معلوم نہ تھا کہ اس ملک کا بادشاہ سائل ہو کر اس کے در پر آیا  
ہے۔

غرضیکہ عورت باغ کے اندر گئی اور چند خوشہ انگور توڑ کر بادشاہ کے حضور میں  
لے آئی۔ بادشاہ نے انگور کھائے جو بے حد شیریں تھے۔

بادشاہ کو یہ میوہ بے حد پسند آیا اور اس نے ضعیفہ سے دریافت کیا کہ اس باغ کا  
محصول کیا ہے۔

عورت نے جواب دیا کہ اس کا محصول چند تنگے مقرر ہیں۔  
بادشاہ کے دل میں یہ خیال گزرا کہ تمام مملکت کے شروں کے حالات کی تحقیق  
کرنی چاہئے، اس لئے کہ ملک کے کار گزار و عامل خزانہ شہی کے محاصل و مال جمع  
کرنے میں غلطی کرتے ہیں ورنہ ظاہر ہے کہ ایسا معمور و آباد باغ کا جس میں اس قدر  
کثرت سے شیریں میوے اور انگور موجود ہیں محصول چند تنگے کیونکر ہو سکتے ہیں۔  
اگر کارکن سی و کوشش سے کام لیں تو اس قدر مال ضائع و تلف نہ ہو۔

بادشاہ نے عورت سے انگور لانے کی دوبارہ فرمائش کی اور عورت نے دوسری بار بھی چند خوشے انگور کے بادشاہ کے روپ پیش کئے۔

بادشاہ نے انگور کھائے اور معلوم ہوا کہ یہ انگور بے حد ترش ہیں۔

شاہ نے عورت سے دریافت کیا، یہ انگور تو اس، اس درخت سے نہیں لائی جہاں سے پہلے لائی تھی۔ عورت نے جواب دیا کہ وہ دونوں مرتبہ انگور ایک ہی محل و مقام سے لائی ہے۔ بادشاہ نے یہ معلوم کر کے عورت سے کہا کہ پیشتر کے انگور شیریں تھے اور یہ ترش ہیں۔

یہ عورت بے حد صاحب فہم و فراست تھی، اس نے سنتے ہی فوراً "کما کہ اے شخص ایسا معلوم ہوتا ہے کہ آج تک اس ملک کا بادشاہ خلق خدا پر بے حد میریان تھا اور اس کے عقیدہ و نیک نیتی کا یہ شہر تھا کہ ہر شے باہر کت تھی اور ہر میوہ شیریں و لطیف پیدا ہوتا تھا، لیکن اللہ کی مشیت نے بادشاہ کے قلب کو رعایا کی طرف سے برگشتہ کر دیا ہے اور کوئی مذموم خیال اس کے قلب میں پیدا ہوا ہے تاکہ رعایا کو بار گراں سے پریشان خاطر کرے۔

ظاہر ہے کہ بادشاہ کے اس مذموم ارادے نے ہر شے میں سرایت کی اور تمام ملک سے برکت اٹھ گئی اور اس وجہ سے شیریں انگور ترش ہو گئے۔ اس کے بعد عورت نے بادشاہ سے کہا کہ اے شخص خدا خیر کرے اس لئے کہ جب بادشاہ کے قلب میں کوئی برا خیال ہے تو ممکن ہے کہ وہ اس کو عملی جامہ پہنائے۔ کیا عجب ہے کہ بادشاہ کے ظالمانہ افعال کے بد اثرات سے یہ ملک چند ہی روز میں تباہ و برباد ہو جائے اور اس ملک کے باشندے را غربت اختیار کر کے آوارہ وطن ہو جائیں۔

بادشاہ نے تقریر سنی اور ضعیفہ کے بیان کے مطابق اپنے ارادے پر خائن ہو کر بید کی ماںند کاپنے لگا اور اپنے دل میں عمد کیا کہ اپنی قدمیم روشن و قادرے سے سرموج تجاوز نہ کرے گا۔

مورخ کا مقصود اس حکایت کے بیان کرنے سے یہ ہے کہ سلطانین دین پرور کی

خوش عقیدگی ہر شے کو بابرکت بنتی ہے اور بادشاہ کی نیت نیک رعایا پر نزول رحمت کا باعث ہو کر ملک کی نعمتوں میں اضافہ اور خلقت کے آرام میں زیادتی پیدا کرتی ہے۔ اسی طرح فیروز شاہ بھی جو برگزیدہ حق تھا، خلقت کے فوائد میں اضافہ کرنے کی بے حد کوشش کرتا تھا۔ اس بادشاہ نے چالیس سال کامل حکومت کی اور اس کے بعد تمام خلقت خدا نے عیش و راحت کے ساتھ زندگی بسر کی اور ہر خاص و عام کے قوب تمام خطرات سے خالی ہو گئے۔

فیروز شاہ کی وفات کے بعد دیگر فرمان روایادشاہ ہوئے اور خدا کی مشیت و حکم نے تمام شیرازہ ملک کو پر آگنہ کر دیا اور ہر شخص نے غربت و آوارہ وطنی اختیار کی۔ تمام عالم زیر و زیر ہو گیا، بلکہ آخر میں نوبت یہاں تک پہنچی کہ دہلی کے تمام خود و بزرگ مغلوں کی تاخت و تاراج کا شکار ہوئے جیسا کہ سورخ عفیف نے خرابی دہلی کے زیر عنوان اس واقعے کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔

اٹھارہواں باب

## قلعہ نگر کوٹ کی فتح

نقل ہے کہ فیروز شاہ نے سفر لکھنوتی سے واپس ہو کر شکار کے مشغلوں میں دولت آباد کا رخ کیا۔

راست گفتار مورخین نے بندہ ضعیف مہش سراج عفیف سے روایت کی ہے کہ فیروز شاہ نے سفر کی تیاری کی اور تمام حشم و خدم کو دس گونہ انعام عطا فرمایا۔ باڈشاہ نے دو دہلیز و دو بارگاہ و دو خواب گاہ و نیز تمام مراتب و حشم کے ہمراہ دولت آباد کا رخ کیا اور متواتر کوچ کرتا ہوا بیانہ تک پہنچا۔

باڈشاہ نے بیانہ کے حدود میں قدرے آرام کیا اور اس کے بعد الہام الہی سے بہرہ مند ہو کر مصلحت ملکی کے لحاظ سے دہلی کی جانب واپس ہوا۔

فیروز شاہ اپنے اطاعت شعار لشکر کے ہمراہ دہلی پہنچا اور دہلی سے نگر کوٹ کے زمینداروں کی سرکوبی کے لئے روانہ ہوا۔

فیروز شاہ کو معلوم ہوا کہ نگر کوٹ کا قلعہ بے حد مضبوط و مستحکم ہے۔

نگر کوٹ کا راجہ حصار کے بالائی حصے میں پناہ گزیں ہوا اور شاہی لشکر نے راجہ کے تمام ملک کو تاخت و تاراج کیا۔ جو والا کمھی کابت جو غیر مسلم افراد کا مشہور معبد ہے، راہ میں واقع تھا جس کی بابت معتبر راویوں نے سورخ سے بیان کیا ہے کہ مذکورہ بالا بست ایک جھرے میں نہال تھا، اور ہندو اس حالت میں اس بست کی پرستش کرتے تھے۔

بعض غیر مسلم روایت کرتے ہیں کہ فیروز شاہ اس مقام پر پہنچا اور باڈشاہ بست کی زیارت کے لئے گیا اور اس کے سر پر ایک زریں چڑھ رکھا۔ لیکن یہ روایت غلط ہے، اس لئے کہ سورخ کے والد ماجد جو باڈشاہ کے مقرب اور اس سفر میں اس کے ہم رکاب

تھے، بیان کرتے تھے کہ غیر مسلم گروہ نے بادشاہ پر جو پسندیدہ اخلاق کا مجموعہ تھا، یہ افرا کیا ہے۔

ظاہر ہے کہ فیروز شاہ نے جو دیندار و دین پرور خدا تریس فرماں روا تھا، چالیس سال حکومت کی اور اس مدت میں کسی احکام شریعت و طریقت سے قطعاً "تجاور نہیں کیا، ایسے بادشاہ دیں پرور سے اس فعل کا صادر ہونا قطعاً" بعد از قیاس ہے۔ والد ماجد فرماتے تھے کہ بادشاہ اس مقام پر پہنچا اور اس نواح کے تمام رائے و راجگان و نیز زمیندار ان نواح کو اپنے حضور میں طلب فرمایا۔

فیروز شاہ نے ان بندوں سے کماکہ اے کم عقل تم کو اس پھر کی پستش کرنے سے کیا فائدہ ہو گا اور اس کے حضور میں اپنی التجاپیش کرنے سے تم کو کیا مل جائے گا۔ شریعت اسلام کی پیروی کرو، اس لئے کہ جو شخص اسلام کا مخالف ہے اس کی نجات ممکن نہیں ہے۔

چونکہ فیروز شاہ نے خدا کے خوف سے اس سنگی بت کی اس قدر تحریر کی تاکہ ہندو اپنے عقیدے سے باز آئیں اور غیر مسلم گروہ نے اپنے تعصب کی وجہ سے بادشاہ کی نصیحت پر توجہ نہ کی، اس لئے انہوں نے بادشاہ کی بارکت ذات پر اس قسم کا افرا باندھا ہے۔

بعض غیر مسلم انکار مذہب و نیز اپنے تعصب کی وجہ سے یہ بھی روایت کرتے ہیں کہ سلطان محمد شاہ بن تغلق شاہ نے بھی ایک چڑاس بٹ کے سر پر رکھا تھا، حالانکہ یہ روایت بھی مخفی غلط ہے۔ اہل اسلام پر لازم ہے کہ اس قسم کی دروغ بیان کو راست نہ خیال کریں، اس لئے کہ فیروز شاہ محمد شاہ دونوں فرماں روا اہل سنت و جماعت میں داخل و دیندار حکمران تھے، ان فرماں رواؤں نے اپنی عقل و دانش کی وجہ سے اپنے عمد معدالت میں ہزارہا بٹ خانے سمار کئے ہیں، ان سے اس قسم کے افعال کا صادر ہونا قطعاً "محال ہے۔ ہندوؤں نے یہ افرا بندی کی ہے، جس کی قطعاً" اصلیت نہیں ہے۔

مشترکیہ کہ فیروز شاہ خدا کے حکم سے گر کوٹ پہنچا اور اس نے دیکھا کہ قلعہ بے حد محکم و مضبوط ہے۔

رائے نگر کوٹ نے حصار کے بالائی حصے میں پناہ لی اور شاہی لشکر نے خدا کی عنایت و مریانی سے قلعے کو ہر چار طرف سے گھیر لیا۔

فیروز شاہی فوج نے مختلف دائروں میں صاف آرائی کر کے حصار کے گرد قیام کیا۔ فریقین نے مخفیق نصب کر کے عادہ سنگ سے کام لیتا شروع کیا۔ چنانچہ جانبین کے پھر مخفیق کے بلوں سے اڑ کر ہوا میں باہم لکر کھاتے تھے اور پاش پاش ہو کر زمین پر گرتے تھے۔

غرضیکہ شاہی لشکر نے چھ ماہ کامل قلعے کا محاصرہ جاری رکھا اور طرفین کے بھادر سپاہیوں نے غالب آنے کی بے حد سُقی و کوشش کی، لیکن چھ ماہ کے بعد خدا کے فضل و کرم سے فیروز شاہ کی فتح کے آثار نمایاں ہوئے۔

رائے نگر کوٹ بالائے حصار سے نیچے آیا، جس کی تفصیل یہ ہے کہ فیروز شاہ قلعے کا دور دیکھنے اور غیر مسلموں پر فتح حاصل کرنے کے لئے ایک روز سوار ہوا۔

رائے اس زمانے میں بالائے قلعہ تھا اور اس نے دیکھا کہ فیروز شاہ قلعے کا دور ملاحظہ کر رہا ہے۔

رائے کی نظر بادشاہ پر پڑی اور اس نے اطاعت شعار ماتحت کی طرح دست بست ایستادہ ہو کر بادشاہ کو سلام کیا۔

فیروز شاہ نے ملاحظہ کیا کہ رائے اظہار عاجزی کر کے بندگان مجبور کی طرح سر تلیم خم کر رہا ہے، بادشاہ اپنا ہاتھ بغل کے اندر لے گیا اور دستارچہ بغل سے کھینچ کر رائے کی طرف رحم و کرم سے نگاہ ڈالی اور گویا یہ اشارہ کیا کہ میری بارگاہ میں حاضر ہو۔

رائے کے تمام پاتر ایک جامع ہوئے اور تمام افراد نے بالاتفاق کما کہ سلطان فیروز شاہ تبدیاران عالم میں صفات شاہی میں بیگانہ روزگار ہے، اور کسی ملک میں کوئی بادشاہ اس عظمت و جلال کا نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ کسی ملک میں کوئی بادشاہ اس طرح ولد اور نہیں کرتا۔

جبکہ بادشاہ خود اس عنایت و مریانی سے طلب کرتا ہے تو بلا توقف اس کے حضور میں جانا چاہئے۔

غرضیکہ رائے مذکور نے غور و تکمیر کو اپنے سر سے دور کیا اور قلعے سے اتر کر اپنا سربادشاہ کے قدموں پر رکھا اور بے حد مخدارت کی۔

فیروز شاہ نے رائے کی پشت پر دست شفقت رکھا اور خلعت زردوزی و زر بخت عطا کر کے ایک پتھر عطا کیا۔

باوشاہ نے رائے کو شہنشہ نوازش سے سرفراز فرمایا کہ واپس کیا اور رائے بے حد شاد و کامیاب اپان دریائی و تر کی بطور انعام ہمراہ لے کر واپس آیا۔

عمل خزانہ نے مال کے توڑے باوشاہ کے حکم سے رائے کے ہمراہ کئے اور رائے مذکور بے حد مسرت و خوشی کے ساتھ واپس آیا اور خدا کی مدد سے گمراہ کوٹ فتح ہوا۔ غرض کہ یہ تمام واقعات ٹھنڈھ کی میم کے قبل رونما ہوئے اور ٹھنڈھ کی میم کے بعد فیروز شاہ نے جتنی مہمات سے قطعاً "کنارہ کشی" کر لی اور مصلحت ملکی کا تقاضا کیا خیال کیا کہ اب جنگ سے قطعاً دست بردار ہو جائے۔

رائے نے قلعے سے بے شمار اہل خدمت اور بیش قیمت اسباب باوشاہ کی خدمت میں روانہ کئے اور فیروز شاہ وہی روانہ ہوا۔

## آج

ایڈیٹر: اجمل کمال

316 مدینہ شی مال - عبداللہ ہارون روڈ، صدر کراچی 74400



کتابی سلسلہ  
دنیا زادو

مدیر: ڈاکٹر آصف فرخی

بلاک نمبر 5 گلشن اقبال، کراچی



## شب خون

ایڈیٹر: مشش الرحمن فاروقی

پوسٹ بکس 13-الہ آباد 211003، اٹھیا



## سنگت

چیف ایڈیٹر: عبداللہ جان، جمال الدینی

اسٹنٹ ایڈیٹر: شاہ محمد مری

مری لیب - فاطمہ جناح روڈ، کوئٹہ



## مزدور جدوجہد

ایڈیٹر: شعیب بھٹی

جدوجہد سینٹر - 40 ابیث روڈ، لاہور



## جفاکش

ایڈیٹر: تو قیر جعفانی  
رمپا پلازہ۔ ایم اے جناح روڈ، کراچی



## عواہی منشور

چیف ایڈیٹر: طفیل عباس  
ایڈیٹر: ذکی عباس  
261-C/II سینٹل کمرشل ایریا  
طارق روڈ پی ایسی ایچ ایس، کراچی



## طبقاتی جدوجہد

ایڈیٹر: منظور احمد  
105 منگل مینشن سینئنڈ فلور رائفل پارک  
کشمی چوک، لاہور۔ فون: 6316214



## رووداو

مہمانہ اولیٰ اخبار  
گران اعزازی: ڈاکٹر انعام الحق جاوید  
734-اسٹریٹ 102، 4-G، اسلام آباد  
فون: 252899



## ماہنامہ نوائے انسان

مدیر: شیراز راج  
 2- گارڈن بلاک گارڈن ٹاؤن لاہور  
 زیر اہتمام: ڈیمو کریمک کمیشن فار ہیو من ڈولپمنٹ  
 فون: 5869042-5864926



## ماہنامہ سو شلسٹ کراچی

زیر ادارت: زین العابدین، ریاض، احمد، محمد عامر  
 سرتاج خاں، محمد ندیم، امام شامل، ہارون خالد  
 پتہ: پی او بکس نمبر 8404 کراچی



## تحریر

علمی و ادبی کتبی سلسلہ  
 ترتیب: رفیق احمد نقش  
 پیشکش: ڈاکٹر محمد یوسف میمن  
 زیر اہتمام: 115-116 جمنا داس کالونی میرپور خاص  
 رابطہ کے لئے: A-87 بلاک این شلی ناظم آباد، کراچی

